

الحار النجعة النشر

# تاريخ الفلسفة الإسلامية



نقلهإلىالعربية

الدكتوركمال اليازجي

وضعه بالانكليزي

الدكتورما جدفخسري

أبجامعة الأمركية - بيعض

# هذا الكتاب ترجمة مرخص بها لكتاب:

#### A HISTORY OF ISLAMIC PHILOSOPHY

by Majid Fakhry Columbia University Press, New York and London, 1970

جميع حقوق الطبعة العربية محفوظة للدار المتحدة للنشر 1948

# توطئست

ان اهتمام الباحثين الغربيين في تطور الفكر الفلسفي الاسلامي كان احتى الان اهتمام الباحثين الغربيين في تطور الفكر الفلسفي الاسلامي، على ان سببين ، هما طبيعة الموضوع وطبيعة البحث العلمي عند الغربيين . على ان الفاية بمجمل الفكر الاسلامي، خارج ظاف الاسلام، ترقى الى ماض سحيق. ذلك ان الفلسفة الاسلامية ، كما سيتضح في تضاعيف هذا الكتاب ، كانت الوسطى . لذلك لم يكن هذا التيار الفكري ، من عهد توما الاكويئي وروجر الوسطى . لذلك لم يكن هذا التيار الفكري ، من عهد توما الاكويئي وروجر يكون الى الآن ، موضوع عناية في الغرب ، الا بقدر ما و فق الباحثون في اظهار ما له من صلة مباشرة او غير مباشرة ، بنشوء الفلسفة الاوروبية او اللاهوت المسيحي . الا ان بعض مفكري الغرب قد حاولوا مؤخرا التحول عن همذا النج الفكري ، وراحوا ينظرون الى الفلسفة الاسلامية كظاهرة فكرية قائمة بدائها . لكن محصول هذه الجهود لا يزال هزيلا بالقياس الى نتاج العلماء في حقول مشابهة ، نظير الدراسات التي وضعت في تطور الاوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية ، لدى الشعوب الاسلامية .

ونود ثانيا أن نلفت النظر الى التحول الجدري الحديث الذي طرا على الاتجاه الفلسفي في الفرب ، منذ القرن السابع عشر حتى الان . فهنالك محاولات جديدة تبذل باستمرار لصياغة وجهة نظر كونية موحدة يأخذ بها الانسان الحديث ، من شأنها أن تتجاهل كليا أو تتجاوز تدريجيا دور الفكر القديم (اليوناني) والوسيط (العربي واللاتيني) في تكوينه . وهذا الموقف يلحق بالفلسفة الإسلامية من الحيف ما يلحقه بمجمل الفلسفة الاوروبيسة الوسيطة . نضيف الى ذلك أن الدور الذي لمبته الفلسفة العربية في حفظ الفكر اليوناني وفي نقله الى الغرب ، ما بين سنة . . ٨ ب. م و د ١٢٠٠ ، قسد تدنى كثيرا في نظر الباحث الغربي ، منذ العثور على النصوص اليونانيسة الاصيلة .

ومما لا مراء فيه ان النمط الفكري الذي تفهمت به الشعهوب الاسلامية هذا العالم ، ولا تزال تتفهمه به ، انما هو ذو مفزى خاص بالنسبة الى دارسي الثقافة الانسانية ، بل ان صيفته الموغلة في التجريد ، كما تتجلى في الابحاث الالهية والماورائية ، ليست هي الاخرى خالية من قيمة فعليه في هذا الصدد . ولا بد من التذكير بأن الفلسفة اليونائية ، التي منها انطلق الفكر الغربي الحديث ، قد لعبت دورا حاسما في صياغة الفلسفة الاسلامية ، في حين انها لم تترك الرا يذكر في ثقافات اخرى كالهندية او الصينية . وحري بهذا الاعتبار وحده ان يكشف عن الترابط الوثيق القائم بين الفكر الاسلامي والفكر الغربي .

ان اول مؤلف حديث هام ، في حقل الفلسفة العربية العام ، هو كتاب ، جوردان ، « بحوث نقدية في الترجمات الارسطوطالية ، عصرها وصادرها ، وفي الوثائق اليونانية او العربية التي رجع اليها العلمساء المدرسيون » الذي ظهر سنة ١٨١٩ . فقد ابرز هذا المؤلف اثر الفلسفة العربية في الفلسفة الغربية ، ولا سيما الفكر اللاتيني المدرسي ، وتلاه سنسة ١٨٥٦ كتاب ارنست ريئان الشهير ، « ابن رشد والرشدية » ، الذي اعيد طبعه مرادا منذ ذلك التاريخ ، وظهر سنة ١٨٥٩ كتاب سولومن مونك «اخلاط من الفلسفة العربية واليهودية » ، وهو عبارة عن عرض عام للفلسفة العربية ما زال مفيدا بعض الشيء . وفي مطلع القسرن المهردية والفلسفة العربية ما زال مفيدا بعض الشيء . وفي مطلع القسرن المي الانكليزية سنة ١٩٠٣ ) وترجم الإنكليزية سنة ١٩٠٣ ) وهو ما يزال افضل عرض مجمل للفلسفة الاسلامية بالالمانية والانكليزية . ومن التواريخ الاعم التي ما زالت ذات فائدة كتاب الوليري « الفكر العربي ومكانته في التاريخ » السذي ظهر اولا سنسة وسواهم ، فقد اوردناها في تثبت المراجع في اخر الكتاب .

ولا بد لنا هنا من ذكر ثلاثة تواريخ ظهرت آموخراا ولها كتاب كروز هرناندز « في الفلسفة الاسبانية الاسلامية » ( ١٩٥٧ ) الذي يمالج بالدرجة الاولى الفلسفة في الاندلس ، لكنه يحتوي مادة غزيرة تتناول الفلاسفة ومختلف المدارس « المرقية » . والثاني « الفلسفة والكلام الاسلاميان » لمنتفهري واط ( ١٩٦٣ ) الذي يعنى عناية خاصة به « الكلام » ولا يضيف كثيرا الى معرفتنا بالفلسفة الاسلامية ، والثالث كتاب هتري كوربان «تاريخ الفلسفة الاسلامية» ( ١٩٦٣ ) الدي يشسدد بصسورة خاصسة على الجانسب الشيعي

او الاسماعيلي من الفكر الاسلامي ، ويتجاهل الوحدة العضوية في هسلما الفكر . واخيرا ه تاريخ الفلسفة الاسلامية » للاستاذ شريف ، وهو عبارة عن مجموعة مقالات لطائفة كبيرة من المؤلفين ، تنقصه لذلك وحدة الرؤيسا والتصميم التي يجب ان يتسم بها كل عرض تاريخي بالمعنى الدقيق .

اما في حَمَّل الدراسات العربية اليونانية ، فالفلسفة الاسلامية مدينة بوجه خاص لدراسات ريشارد فالتسر ، التي جمعت حديثا في كتاب واحد هو « من اليونانية الى العربية » ( ١٩٦٢ ) ، وللنصوص التي نشرت نشرا علميا بعناية الاب بويج ( توفي ١٩٧١ ) وعبد الرحمن بدوي . اسا التراث الاشرافي ، فلهنري كوربان فضل كبير في الكشف عن جوانبه ، ولا بد من ان تكسب شأنا اعظم مع مرور الزمن .

واخيرا نكتفي بالاشارة الى الدراسات القيمة التي وضعها كارادي فو وغوتيه ومدكور وفان دن برغ والاب قنواتي والونسو وماسينيون وبينس والانسة غواشون في شنى حقول الفكر الاسلامي . ويجد القارىء ثبتا بها في آخر هذا الكتاب .

وقد يعترض البعض على محاولة تأليف تاريخ عام الفلسفة الاسلامية اصلا ، وذلك على اساس ان جانبا كبيرا من النصوص المتصلة بالموضوع لا بد من ان تنشر نشرا علميا ، وتحلل تحليلا نقديا ، قبل ان تجري اية محاولسة لتقييمها . والذي اراه ان هذا الاعتراض سليم من حيث المسادا ، على ان جانبا وافرا من هذه النصوص المحققة هو الان في متناول الباحثين اما مخطوطا واما منشورا نشرا جيدا . والمقارنة بين هاتين الفئتين ينبغي ان تساعد على التوصل الى شرح وافر الحظ من الضبط والدقة . و فضلا عن ذلك ، فسان وضع تاريخ عام ، يعطي الباحث فكرة شاملة عن الحقل ككل ، هو من مقتضيات التقدم في ذلك الحقل ، والا تعذر تعيين المجال الذي ينبغي للباحث متابعة البحث فيه ، او معرفة الثغرات التي لا بد من ردمها .

ويجدر بنا اخيرا ان نشير الى أن الكتابة في تاريخ الفلسفة ، خلافسا لسرد الاخبار والرواياتِ الفلسفية ، لا بد من ان يشمل مقدارا كبيرا مسن التأويل والتقييم ، الى جانب سرد الاحداث ، وعرض القضايا ، وتعداد المؤلفين ، والا تعفر:استيماب حيوية العقل الدائمة في سعيه لتفهم كنسه العالم على نحو شامل ومنسجم ، والمؤلف اذ يقف من الموضوع هذا الموقف ، قد يجد من المفيد ان يعيد النظر في نواح من هذا الموضوع قد سبقه آخرون الى درسها ، لذلك عندما تصديت لهذه الهمة المحفوفة بالمزالق ، حاولت

بالطبع ، ان استفيد قدر المستطاع ، من باحثين آخرين ، على انني عندسا عرضت للآراء والقضايا الفلسفية ، آثرت الاعتماد ، في الدرجة الاولى ، على نصوص الفلاسفة انفسهم ، لكنني عندما اخدت في شرح المداهب الفلسفية والاراء الكلامية اضطررت احيانا الى الاستعانة بدراسات النقات من المؤلفين، ولم يبد لي مع ذلك \_ وقد شرحت تلك المذاهب شرحا وافيا \_ انه من المفروري أن امضي في سرد المراجع الموثوقة الى غير نهاية . ذلك لان الغرض من ثبت المصادر والمراجع المحق بالكتاب ، انها هو تعريف القارىء الراغب في الموضوع ، بمؤلفات علماء آخرين في هذا الحقل ، والاشارة الى سعة نطاق المادة التي اعتمدت في وضم هذا الكتاب .

وختاما ؛ أود أن اعترف بما أنا مدين به للعديد من الاشخاص والمؤسسات التي اتاحت لي نشر هذا الكتاب . واتوجه بصورة خاصة ، بخالص الشكر الى القيمين على مكتبات اسطنبول واكسفورد والاسكوريال وباريس ولنسدن والفاتيكان ، وعلى مكتبة الكونفرس الامركية ، من اجل المونة السخية التي قدموها لي ، وانني لمدين كذلك ، بوجه خاص ، الى لجنة البحث العلمي ، وهيئة الدراسات العربية ، في الجامعة الاميركية في بيروت ، على ما رصدوه من اموال لنفقات الابحاث والاسفار التي قمت بها ، في ما ينصل بكتابة جوانب كبيرة من هذا الكتاب. وأنا كذلك مدين للجنة المنشورات في الجامعة ، بما تكرمت به من تغطية نفقات تحرير المخطوط واعداده للطبع . واود ايضا ان اتقدم بخالص الامتنان ، الى العميد السابق لكلية الاداب والعلوم في الجامعة الاميركية في بيروت ، الاستاذ فريد س . حنانيا ، لما خصني به من تشجيع في المراحل الاولى من تدوين هذا الكتاب ، والى الاستاذين ارثر سوال ودافيد كورنو ، للمساعدة التي قدماها في تحرير المخطوط حتى الفصل السابع على الاقل ، وكذلك الى العديدين من المفكرين والزملاء الذين لم أثبت اسماءهم ، ممن افادوني بارشادهم ونقدهم افادة تفوق قدرتي على الوصف ، واتقدم اخبرا بخالص الامتنان الى جامعة جورجتاون ، لما بذله قيموها لى من عون في اعداد الصيفة الاخيرة لهذا المخطوط ، ولما اتاحوه لي ، وانا غارق في مهام التدريس ، من تسهيلات لانجاز الفصول الاخيرة من الكتاب . ثم الى ادارة مطبعة جامعة كولومبيا ، على ما ابدوه من حسن المعاملة ، وما بذلوه مسن تدقيق في أخراج هذا المحلد بالانكليزية أصلا.

# ماجد فخري

# مترمته

الفلسفة الاسلامية حصيلة عمل فكري مركب ، اشترك فيه السريان والعرب والاتراك والبربر وسواهم اشتراكا فاعلا . لكن دور العنصر العربي كان راجحا الى حد جاز معه اعتبار تسميتها بالفلسفة العربية امرا مناسبا، فالاداة التي اختارها المؤلفون الذين نشأوا ما بين القرن الثامن والسابع عشر في بلدان متباعدة ، مثل خراسان والاندلس ، للتعبير عن افكارهم ، كانت اللفة العربية . كذلك العنصرالجنسي الذيكان العامل الجامع في هذا النشاط الامعي، والطابع الخاص الذي عين صيفته ووجهته ، ولو في مراحل نشوئه الاولى، كان العنصر العربي . فلولا عناية العرب السمحة النيرة بالعلوم العديمة ، كان العنصر العربي . ثم ان العرب ، لذ تمثلوا عادات الامم التي خضعت لهم ، واقتبسوا اساليبهسسا ومعارفها ، انفردوا في تقديم المنصر الجامع الاوحد في مركب الثقافة الاسلامية جملة ، الا وهو الدين الاسلامي .

وسنشير في أتناء عرضناً لمراحل البحث الى الدور الذي تولاه كل من هذه الفئات الجنسية ، في تطوير الفلسفة الاسلامية . اما الان فاننا نود ان نلغت الانتباه الى ان التاريخ الفكري الخاص بالعرب ، اصحاب الفضل الاكبر في ظهور الفلسفة وتقدم العلوم في الشرق الادنى ، انما ببدأ مع ظهور الاسلام . لقد كانت مآتي العرب الثقافية البارزة قبل ظهور الاسلام تشمل الشمر والآثار الادبية المربية في اوضاعها الاجتماعية والسياسية والدينية والخلقية . على ان هذا السجل كان بدائيا واقليميا ومفكك الاوصال . فلم يقف فضل الاسلام عند مد العرب بنظرة منسجمة جريئة الى العالم ، عملت على تجاوز الحدود الضيقة لكيانهم القبلي ، بل دفعهم بما يشبه الاكراه على مسرح الثقافة في العالم القديم ،

ان المحور الذي تدور عليه الحياة الاسلامية بجملتها هو ، ولا ربب ، القرآن . وهو ، بحسب العقيدة الاسلامية ، كتاب انزله الله على النبي محمد بين السنة . 11 و ١٣٣ من « اللوح المحفوظ » . وهو يضم نظاما متكاملا من المبادىء والاحكام ، يترتب على المؤمن أن يوجه حياته بمقتضاها . ويلحق بالقرآن ، مع ذلك ، جملة من الاقوال ، منسوبة الى النبي محمد ، تؤلف بالاضافة الى السائيد افعاله ومقرراته ، مجموع الاحاديث النبوية ، المعروف في المصطلح الاسلامي ، بالسنة الشريفة .

لقد استحودت على مضاعر الرعيل الاول من علماء المسلمين روصة قدسية الكلام الالهي والسنة النبوية ، فانصر فوا كليا الى تنسيق احكمام الشريعة المقدسة ، آخذين في شرح اصولها ، واستخراج ما انطوت عليمه من مقررات شرعية وقواعد اخلاقية . فنشا من ذلك علم القراءات ، وعلم التفسير ، وعلم الفقه ، وهي العلوم الاساسية الوحيدة التي احتاجت اليها المنزلة ، الواردة في القرآن الكريم . على انه لم يمض طويل من الزمن ، حتى تحدر من هذه العلوم ، مجموع ضخم من العلوم الفرعية ، عرفت بجملتها بالعلوم اللسائية او الوضعية ، تمييزا لها عن العلوم العقلية او الفلسفية ، من العلوم العقلية او الفلسفية ، من العلوم المقلية او الفلسفية ، من العلوم المقلية او الفلسفية ، من العلوم المتابية الوليسن الوليسن من العهد الاسلامي ، في المقام الاول ، من اجل التوصل الى تأويل او تعديل مقبول لمدلولات التعابير اللفوية في القرآن والحديث . بل ان دراسة الادب ، على مستند لائق من التراث القديم ، لكثير من المفردات والمصطلحات اللغظية غير المالوفة ، الواردة في القرآن والحديث .

لقد تم تدوين النص القرآني نهائيا ، في عهد الخليفة الثالث عثمان بن عفان ( ٢٤٢ - ٢٥٦) ، واقرارا بغضله اصبحهذا النص الموثوق ، منذ ذلك الحين ، يعرف ب « مصحف عثمان » ٢ ، على ان تنقيحات فرعية لا تتمدى الجانب اللغوي والكتابي ، اجريت فيه في غضون القرن العاشر ، اما الاحاديث فيقيت تتناقل بالرواية ما يقرب من قرنين ، مما افسح المجال لاضافة عدد كبير من الاقوال المنحولة ، الى ما ينبغي ان يعتبر النواة الاصلية ، لكن ، ما كد القرن التاسع ينتصف ، حتى كانت مقاييس دقيقة قد وضعت لفربلة هذه المواد ، وظهرت على الاثر مجموعات من احاديث صحيحة او معتمدة ، اشهرها وادعاها الى الثقة ، « صحيح البخاري » ( ٢٠ ٨٧) ٢ .

كان ابرز العلماء في العهد الاول ، كما هو متوقع ، لغويين ومفسرين ، توفوا على دراسة القرآن والحديث ، وتحليل نصوصهما ، من جهة ، وعلى تأويل النصوص الشرعية ، وايضاح كيفية تطبيقها على القضايا العملية ، من جهة ثانية ، فكانت المهمة الاولى من شأن المفسرين والمحدثين، والثانية من اختصاص الفقهاء والمجتهدين الذين تولوا مهمة ايضاح مفاهيسم المقائد ايضا ، اذ لم تكن هناك هيئة رسمية تعنى بهذا الامر في الاسلام .

ان القواعد التي اعتمدها الفقهاء الاواون في حل القضايا التشريعية ، وحتى المسائل المقائدية ، كانت في الفالب ، قواعد لغوية او نصية محضة. لكن سرعان ما برز في هذا المجال جماعة من العلماء ، اجازوا استخدام القياس او الراي في القضايا المبهمة ، لا سيما حيث تعذر العثور في الكتاب والسنة على نص صريح يصلح اساسا للحكم . ومن بين المذاهب الفقهية الاربعسة الكبرى ، التي تبلورت اخيرا في الفقه الاسلامي ، كان مذهب ابي حنيفسة ( ت ٧٦٧) ومذهب ابي حنيفسة ( ت ٧٦٧) ومذهب ابي حنيفسة والراي من المذهبين المنافسين : مذهب مالك بن انس ( ت ٧٦٥ ) ، ومذهب احمد بن حنيل ( ت ٥٩٥ ) ،

ومع ذلك فان المضاعفات الكامنة في هذا التركيز الثنائي لم تكن بعيدة المنال ، لا سيما في ما يتصل بنشوء الحركة الكلامية التي ظهرت في ما بعد ، فالمالكيون والحنابلة المحافظون ، الذين عرفوا عادة بـ « اهل الحديث » ، كانوا اميل الى تسفيه استخدام اي اسلوب من اساليب الاستنتاج ، وخير ما يمثل به على هذا الموقف ، تعليق الامام مالك على ما جاء في القرآن ، من ان الله تعالى « استوى على العرش » ( سورة الاعـراف الآيـة ) ، وسورة طه الآية ه) . فقد روي عنه انه قال : « الاستواء معروف ، والكيفية مجهولة ، والعمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة » ؛ .

على ان هذا الموقف الضيق من معالجة القضايا المنبثقة عن دراسسة نصوص القرآن لم يكن ليفي بمتطلبات العصر على مر الايام . فقسد كانست هنالك ، اولا ، المجابهة التي لم يكن للاسلام منها مفر ، مع الوثنية والمسيحية في دمشق وفي بغداد ، وما نجم عن هذه المجابهة من المشادات الكثيرة . وكانت هنالك ، ثانيا ، المسائل الاخلاقية والشرعية ، التي اثارتها الصسورة الصارخة للسلطة الالهية المطلقة على العالم ، كما ارتسمت في القرآن ، وصلتها بلسؤولية المترتبة على الاعمال الانسانية . ثم كانت هنالك اخيرا ، ضرورة الحفاظ على ما قد يدعى بوحدة النظرة الاسلامية الى الحياة ، والذي لا يتأتى

بدون محاولة منظمة للتوفيق بين ما هو متعارض ظاهرا من نصوص القرآن والحدث ، وذلك باستنباط دلالات ضمنية منسجمة .

ان البحث عن حل لهذه المصلات المقدة ، هو الباعث الاساسي لنشوء حركة علم الكلام في الاسلام . فلقد كان الكثير من جهد المتكلمين الاوائل موجها للرد على مآخذ الوثنيين والنصارى واليهود على الاسلام . يدل على ذلك الاطراء الذي كثيرا ما حظى به شيوخ المعتزلة الاولون ، لدفاعهم عسن الاسلام ضد تهجمات الدهرية والمانوية وسواهم ه . والحق ان مؤرخي المفرق يذكرون بصراحة ان حركة الكلام انما نشأت كوسيلة لدعسم المقائد الاسلامية بالادلة العقلية ، والرد على الحملات الموجهة ضدها 1 .

اما في نطاق الفكر الاسلامي نفسه ، فان المناقشات بدات تتركز ، في غضون القرن السابع ، حول مسالة العدالة الالهية والمسؤولية الانسانية . فقد جاء في اخبار الثقات ان جعاعة من المتكلمين الاولين ، تناقشوا في معضلة العربة الانسانية او عقيدة القضاء والقدر ، وهي القضية التي تعتبر اجمالا المعضلة الكلامية الاولى التي اثارها المتكلمون ، فالمتزلة ، الذين استمروا باجتهادهم في هذا الاتجاه ، اثبتوا حرية الفرد من جهة ، وايسدوا المعدالة الالهية من جهة اخرى . ومع انهم دعموا وجهة نظرهم ، بطبيعة الحال، بشواهد من القرآن الكريم ، فقد كان من شأنهم ان يمهدوا لقرراتهم ببينات ذات طابع اخلاقي وعقلي محض .

وفضلا عن ذلك ، فان الآبات القرآنية العديدة ، التي تنطوي على تجسيم الله وتشبيه ، اقتضت اللجوء الى ضرب من التأويل المجازي ، وذلك من اجل الابقاء على الصغة الروحانية والتجريدية للذات الآلهية . وكان السبق في هذا المجال ايضا لشيوخ المعتزلة . فالآيات القرآنية إلتي تنص على ان الله استوى على العرش » ( سورة الاعراف ، الاية )ه ) وعلى ان المؤمنين يرونه يوم القيامة : « وجوه يومئذ ناضرة ، الى ربها ناظرة » ( سورة القيامة الآيتان ٢١ و ٢٢) حملها شيوخ المعتزلة على المجاز ، فجعلوا الاستواء على العرش ، في الحالة الاولى ، عبارة عن الاتصاف بالجلال والسلطة ، واحتمال الرئية في الحالة الثانية ، عبارة عن المشاهدة او الكشف الصوفي ٧ .

على ان المضي في هذا النمط من المناقشات بصورة مفيدة دعا ؛ بطبيعة الحال ؛ الى المزيد من التبحر ؛ الذي كان قبل نقل الفلسفة اليونانية وعلم المنطق ؛ امرا عسيرا ؛ ان لم يكن ممتنعا . لذلك وجد المسلمون في علم الكلام حافزا يدفعهم ، كما دفع نصارى مصر وسورية قبل ذلك بعدة قرون ؛ الى

التوفر على دراسة الفلسفة اليونانية .

ولم ينحقق تقدم كبير في هذا الاتجاه في العصر الاموى( ٦٦١ ــ ٧٥٠) . ذلك لان خلفاء بني أمية ، لا سيما في العقود الاولى من حكمهم ، وجهسوا اهتمامهم اولا الى ترسيخ سلطتهم السياسية ، وحل العديد من المشاكسل الاقتصادية والادارية ، التي نجمت عن توليهم امبراطورية منسعة الارجاء . ومع ذلك ، فان هذه الفترة لم تخل تماما من نفوس متعطشة السي المعرفة . فنحن نستطيع ان نذكر ، كمثال على ذلك ، الامير الاموى خالم بن يزيد (ت ٧٠٤) ، الذي يبدو انه التمس العزاء عن اخفاقه في تولَّي الخلافة فى توجيه اهتمامه الى الكيمياء والنجوم . فأقدم المصادر التي بين ايدينا تغيد أن خالدا هذا رعى الترجمات الاولى للمؤلفات العلمية ( في الطب والنجوم والكيمياء) الى العربية . لكن نهوض الفلسفة وعلم الكلام في الاسلام ، انما هو ) مع ذلك ) مقترن بقيام الخلافة العباسية في اواسط القرن الثامين للميلاد . ذلك لان الرغبة في العلم والغلسفة نشطت في هذا العهد السمى مدى لم يبق معه الانتاج العلمي والفلسفي حصيلة جهد شخصي ، أو النشاط اسهاما فاعلا ، بلغت مضاعفاته الفكرية مدى ابعد جدا من ذي قبل. فاذا بالانقسامات الكلامية التي نجمت عن المجادلات والمباحث الفلسفية ، تهز المجتمع الاسلامي جملة ، واذا بالخلفاء بعماون على تأبيد رأى كلامي ضد اخر ، ويطالبون بالولاء له على صعيد سياسي ، مما ادى حتما آلى تحول علم الكلام بسرعة الى اداة مسخرة للاغراض السياسية ، وعرض حرية الفكر والضمير الى خطر داهم .

ولا شك ، في ان احد الاسباب الجوهرية التي دعت الى هذه الظاهرة ، هو التلازم الوثيق في الاسلام بين المقائد والاحكام ، اي بين القضايا الدينية والقضايا الدنيوية . لكن ذلك كان يقتضي تحديا صادرا عن الاراء الغربية ، وحدرا من قيود المعتقد الديني البحت . وهذا بالضبط ما جرى بحكم تسرب الاراء اليونانية ، وانتقال الفضول الفكري اليوناني الى المسلمين ، الامر الذي ادى الى ردة فعل مزدوجة ، بالفة الاهمية في ادراك كنه الاسلام . فاشد ما كان الانقسام الذي جاء نتيجة لتسرب الفكر اليوناني ، ما بين المنصر التقلمي الذي سعى بكل اخلاص لاخضاع نصوص الوحي الى تدقيق النظر الفلسفي ، وبين المنصر المحافظ الذي عزل نفسه عزلا تاما عن الفلسفة ، باعتبار انها منافية للتقوى ، او انها غريبة او مشبوهة . واستمر هذا الانقسام في الظهور ،

من وقت الى آخر ، في غضون التاريخ الاسلامي ، كما لو كان ضربا مسن التصدع الجيولوجي ينذر بشطر صرح الاسلام بجملته ، وبناء عليه ، فان حركات الاصلاح ، عبر التاريخ الاسلامي ، لم تتصف بتحرر اوسع ، من قبضة السلطة او قيود العقيدة ، ولا بقدر اعظم من السعي لاعادة النظر في المهنيات الاساسية ، في نطاق التنظيم الاجتماعي ، او النقاش الكلامي ، والاجتهاد الشرعي ، بل كانت تتميز بدلا من ذلك كما تميز « اصلاح »الاشعري (ت٥٩٥ في القرن الماشر ، و «اصلاح» ابن تيمية (ت١٣٢٧ ) في القرن الرابع عشر ، أو «اصلاح» عمد عبده (ت ؟ ١٩١ ) في القرن التاسع عشر بمحاولة متعمدة التي وضعها اقدم انصار العقيدة الاسلامية ، من عرفوا في التاريخ الاسلامي بـ « السلف الصالح » .

كان من النتائج الباقية ، التي نجمت عن تسرب الفلسفة اليونانية وحب الاستطلاع اليوناني الى العرب ، تعذر الحفاظ على نزعة المحافظين الاولسين من متكلمين وفقهاء ، امثال مالك بن انس ، وصعوبة الابقاء عليها بصيغتها الخالصة أو بصورتها الاصلية . فكبار « المصلحين » من الاشاعرة اللابسن التزموا – كما هو مفروض ب بالدفاع عن السنة ، في وجه اصحاب البدع وسواهم من المفكرين الاحرار ، لم يعودوا قادربن على القيام بهذه المهمسة ، دون اللجوء الى الوسائل التي اقتبسها خصومهم عن اليونان . حتى لكنان طرد « شبح » المنطق اليوناني ، لم يعد ممكنا الا باللجوء الى « التعويدة » التي كان هذا المنطق قد سبق الى وضعها بادىء الامر .

وفضلا عن ذلك ، فان تفاوت المفكرين في درجة ولائهم لفلسفة اليونان ومنطقهم ، لم يسغر عن قيام فرق كلامية متباينة فحسب ، بل ولد تيارا فكريا ذا طابع يوناني ابرز ، سندعوه ـ تمبيزا له ـ بتيار الفلسفةالاسلامية . ان نشأة هذا التيار الفلسفي وتطوره هما الغرض الرئيسي من وضع هذا الكتاب . اما علم الكلام ، فإن نعرض له الا بمقدار ما استمد من الفلسفة الاسلامية ، أو عارضها ، أو تجاوز عنها . وقد يضاف الى الكلام حركة اخرى ، كانت علاقتها بالفلسفة تتارجح ، هي الاخرى ، بين قطبين متقابلين هما الاتفاق التام والمارضة المطلقة ، وهي النزعة الصوفية . تعود الصوفية في أصولها البعيدة الى معدن التجربة الدينية ، التي تنبئق بدورها عــــن الشعور العارم بوجود الله ، والاحساس باللاشيئية من دونه ، ثم بالحاجة الشعور العارم بوجود الله ، والاحساس باللاشيئية من دونه ، ثم بالحاجة المحفر العقل والعاطفة لهذه التجربة . فالتجربة الصوفية ، في البعض راي البعض

معارضة له . وسواء اكانت مغايرة ام غير ذلك ، فمن العسير اعتبارها غير ذات صلة باماني الانسان الفكرية او الفلسفية ، ما دامت تقود هذا الانسان، كما تدعي ، السى الفرض نفسه الذي ينشده العقل ، الا وهو الادراك التام والاسمى للحقيقة الخالصة . والواقع أن تاريخ التصوف الاسلامي اشسد ارتباطا بتاريخ الفلسفة من بعض النزعات الصوفية الاخرى . فصوفية بعض اعلام هذه النزعة ، نظير ابن عربي (ت .١٢٤) انتهت به الى نظام كوني متافيزيقي ضخم ، يتسم بطابع فلسفي بارز . وعلى عكس ذلك . فاناستفراق بعض الفلاسفة ، كابن باجه (ت ١١٣٨) وابن طفيل (ت ١١٨٥) في الفلسفة ، كان باجه (ت ١١٣٨) وابن طفيل (ت ١١٨٥) في الفلسفة ، كان يقودهم ، منطقيا ، الى مفهوم النجربة الصوفية المعروفسة بالاشراق ، كنتيجة نهائية لعملية الاستدلال العقلي .

ظهرت بوادر المذهب الفلسفي الاسلامي مع الترجمات الاولى المؤلفات الاعلام اليونان ، من السريانية او اليونانية الى العربيسة ، وبوسعنسسا ان ناخذ بالرواية المتداولة التي تعتبر المؤلفات العلمية والطبية اقدم ما ترجم الى العربية ، فالعرب ، شيمة الفرس ، الذين اسهموا اسهاما وافرا في بعث النهضة العلمية والفلسفية في الاسلام ، كانوا عمليين في تفكيرهم ، المدك كان اتبالهم على المناحي المجردة في الفكر اليوناني مرحلة الاحقة ، بل ان السريان النصارى ، الذين عبدوا الطربق امام التراث اليوناني ، في دخوله الى الشرق الادنى قبيل الفتح الاسلامي في القرن السابع ، انما انحصر اهتمامهم بادىء الامر بالمنطق الارسطوطالي والفلسفة الاغريقية ، كتمهيد لدراسة المؤلفات اللاهوتية ، ولما كانت هذه المؤلفات قد وضعت اصلا باللفة اليونانية ، كانت للذك من مثلها .

والى جانب المؤلفات العلمية والطبية ، ربما كان من اقدم ما نقل الى العربية مجموعات من الحكم الاخلاقية المنسوبة الى سقراط وصولسون وهرمس وفيثاغورس ولقمان ، واضرابهم من الشخصيات الحقيقية او الاسطورية . فالمترجمات العربية عن الفلسفة اليونانية حافلة بمثل هذه النصوص المنحولة التي يصعب احيانا التأكد من اصلها الصحيح . وبوسعنا ان نفترض ان السمة الادبية التي اتسمت بها هذه الاثار ، والطابع البلاغي الذي تميزت به ، هما سر شهرتها الباكرة في اوساط المثقفين . فقد كان على المترجمين ان يعتمدوا ، بطبيعة الحال ، على جود اسيادهم من ارباب الوجاهة المترجمين ان يعتمدوا ، عطي حين كانوا ببدون شيئا من الاهتمام بفسير العلوم والثراء . وهؤلاء ، حتى حين كانوا ببدون شيئا من الاهتمام بفسير العلوم

العملية الخالصة كالنجوم والطب (وقلما فعلوا) الما حفلوا بمثل هذه الوضوعات الاخلاقية والدينية ، التي حفظت وتنوقلت ، كجزء من مقتضيات الكياسة الاحتماعية ، او مقومات التهذيب الخلقي .

كان لا بد ، بعد فترة من ان يشتد الاقبال على ما هو اعرق في باب التجريد من علوم القدماء ، لا سيما علوم اليونان ، فتبين اولا ان المترجمين انسمهم ، بعد ان برعوا في ترجعة العلوم التي غلب عليها الطابع العملي ، صرفوا عنايتهم الى علوم تعيزت بصفتها النظرية التجريدية ، وانتهوا من ثم الى حمل اسيادهم على تيسير ترجمتها ، ونذكر ثانيا ان المناظرات الكلامية كانت قد بلغت ، في اواخر القرن الثامن ، درجة من التعقيد ، لم تعد معها المناهج القديمة تفي بالدفاع عن السنة ، التي كانت في هذه الاثناء قد حظيت بتاييد سلطة الدولة ، ومما زاد في تعميم الفلسفة النظرية مسزاج بعض الوجهاء امثال الامير الاموي خالد بن يزيد ، والخليفة انعباسي الماسون بعق المتاد بالعلوم القديمة ، في شكلها الغارسي والهندي والبابلي بصورة عامة ، وشكلها الإغريقي واليوناني بصورة خاصة ،

ان مشاهير المترجمين ، اللين كان جلهم من النصارى الناطقين باللغة السريانية ، والمنتمين اللطافة النسطورية أو الى الغرق القائلية السيانية ، والمنتمين الى الطائفة النسطورية أو الى الغرق القائلية بالطبيعة الواحدة ، لم يكونوا مجرد تراجعة ، اومقلدين منقادين للمؤلفين اليونان ، ولسواهم من الاعاجم ، بل أن بعضهم ، نظير حنين بن اسحىق والمسغية وفلسفية وفلسفية عمنين ، على ما يبدو ، وجه جل عنايته الى الطب والعلوم الطبيعية، في حين أن يعيى كان ، على ما يظهر ، أميل الى الاهتمام بالقضايا اللاهوتية والفلسفية ، فقد نسب الى احد طلابه المشهورين ، المروف بابن المخمار (ت ، ١٤) ، رسالة في « الوفاق بين رأي الفلسفة والنصارى » تندرج في جملة الرسائل المشابعة ، التي وضعها في ما بعد فلاسفة مسلمون (كابن رشد جملة الرسائل المشابعة ، التي وضعها في ما بعد فلاسفة مسلمون (كابن رشد ، ۱۱۹۸) ، وعالجوا في مؤلفاتهم مسائل العقل والوحي بأسلوب منظم .

الا ان مؤلفات هؤلاء المترجمين الاولين ، كانت بوجه عام ، مجاميع تفتقر الى الاصالة . فهي تضم افكارا التقطوها اتفاقا من كتب كانوا قد انجزوا ترجعتها ، على ان اول فيلسوف اصيل الف بالعربية هو مفكر معساصر لحكين الشمهير ، اعني ابا يعقوب الكندي (حوالي ٨٦٦) . كان الكندي ، نظير صائر الفلاسفة والشارحين العرب ، يختلف عن المترجمين النصارى بظاهرتين

هامتين: دبانته ، وجهله التام للغة السريانية واليونانية ، وهما ... الى جانب العربية ... اللفتان البارزتان في ذلك العصر ، والغريب في الامر أن أشسد المعجبين بالفلسفة اليونانية ، كابن رشد مثلا لم تنهيا لهم معرفة ، ولو سطحية ، باللغة اليونانية ، والسبب الرئيسي للذلك ، كما يبدو ، ازدراء العرب لسائر اللغات الاعجمية ، وهو ازدراء انتقل منهم انتقال العدوى ، حتى الى جماعة من الاعاجم كانوا من اشد الناس تعصبا ، صحيح أن بعض الفلاسفة اختاروا أن يؤلفوا بلسانهم القومي ، الى جانب ما دونوه بالعربية ، كما يتبين مصا وضعه ابن سينا والغزالي بالغارسية . الا أن هذه الظاهرة ، كانت في الفالب، من قبيل الولاء القومي ، لا مظهرا لرغبة اصيلة في اتقان لغات عديدة ، او للتمدح باجادتها .

كان اولئك الفلاسفة ، لجهلهم المطبق باللغة اليونانية ، اقل انقيادا في شرحهم للنصوص اليونانية ، واقل دقة من الشراح اليونان الاوائل ، نظير تامسطيوس والاسكندر الافروديسي . ولما كانوا يدينون بالاسلام ، فقد كانوا بالطبع ، حريصين على تبرير اهتمامهم بالوثنيين من قدماء الفلاسفة ، والحق ان الفقهاء درجوا منذ البدء على تأنيب جميع الذين « نظروا في كتب الفلاسفة الاسترسال في المسائل الكلامية ، كان من الظواهر المميزة لنشوء الفلسفة الاسلامية . فالكندى ، اول فيلسوف اصيل في الاسلام ، لم يكن فيلسوفا ذا ولع بالكلام وحسب ، بل كان ، الى حد ما ، متكلما ولوعا بالفلسفة . الذلك يسوغ لنا القول انالكندي يقف على الخط الفاصل ما بين الفلسفة والكلام ــ ذلَّك الخط الذي حاولُ الفلاسفة اللاحقون ان يجتازوه بجراة ربما كانتُ اوفر . اما مدى نجاحهم في ذلك ، ومقدار ما تيسر لهم ان يطووا من السافة الفاصلة بين العقيدة الاسلامية والفكر اليوناني التأملي ، فسينجلي في فصول تالية . لكن يجوز لنا ، في هذه المرحلة من البحث ، ان نقول ان اشتفال الكندى بمسائل الكلام حال دون اغراق العقيدة الدينية في تيار الفكر الفلسفي التجريدي ، ودون تسخير نور الايمان الفائق للطبيعة لنور العقل الطبيعي ، تسخيرا تاما . وهو اغراء جارف لم تتمكن الفلسفة الاسلامية ، اخر الامر من مقاومته . ذلك أن نزعة « الاشراقيين » في تاريخ الفلسفة الاسلامية انتهت بالضبط الى اثبات حق العقل في ان ينسلق مراقى المعرفة ، ويرفع حجب الطلاسم ، التي طالما سترت الحقيقة في ابعد اغوارها . وفي رأى أبن باجه وابن طفيل وابن رشد ، وسواهم ، ان غاية العقل القصوى انما هي «الاتصال»

بالعقل الكلي او العقل الغمال ، لا الاستنارة التي تهيئها الكاشفة الالهية ، بادخال النفس تلطفا الى حظيرة المصطفين ، ومنحهم نعمة الادراك . فواضح بهذا المعنى ان الفلاسفة المسلمين بقوا اوفياء للمثل اليوناني الاعلسى ، في تمجيده للانسان ، وفي ايمانه بقدرته الفكرية التي لا تحد ، وطاقته علسى الاستغناء كليا عن اي نور ينبعث من عالم الفيب .

بهذا المنى أيضاً ينبغيان بقال في الفلسفة الاسلامية أنها سلكت في نشونها وتطورها مسلكا خاصا أسبغ عليها وحدة منسجمة ، هي الميزة الخاصة بالمحركات الفكرية الكبرى في التاريخ ، على أننا يجب أن لا نتوهم أن السبيل الذي سلكته في نشوئها كان سديدا تماما ، فهنالك جماعة من المع مفكري الاسلام ، نظير النظام (ت ٥ ٢٨٤) والرازي (ت ٥ ٢٠) والمعري (ت ٥٠٠١) انحر فوا عن المجرى الفكري العام في الاسلام ، فاضافوا بأصواتهم المتباينة نفعا ناشزا الى سيمفونيا لولاه لكانت لحنا رئيبا ، والصعوبة في شرح افكارهم بشيء من الشمول تتصل بطابعه غير المالوف ، صحيح أن الاسلام قد ولد نفوسامعارضة ومارقة كهذه ، لكنه لم يتمكن اخيرا من أن يحتضنها . . ومؤرخ الفكر الاسلامي لا يستطيع أن يتجاوز عنها ، دون أن يشوه المشهد بجملته .

#### حواشي القدمة

١ ــ راجع بشأن هذا التصنيف المام للعلوم: ابن خلدون ، القدمة ، ص ٣٥) وما بعد ، والفارابي ، احصاء العلوم ، ص ٥٨ وما بعد .
 ٢ ــ انظر :

Arther Jeffery, Materials for The History of the Text of the Qui'an, p. 1-10
Guillaume The Traditions of Islam p. 9 ff.

٤ ـ الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٧ -

ه .. انظر الخياط ، كتاب الانتصار ، ص ٢١

٦ - الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٧ وما بعد والفارابي : احصاء العلوم ،
 ص ١٠٧ وما بعد .

Wensinck, The Muslim Creed, p. 63 f. : براجم - ۷

٨ .. الملل والنحل ؛ ص ١٨ . انظر ايضا : الاشعري ؛ مقالات الاسلاميين ؛ ص ٨٥) .

# البسَــابُ الأول

ترار اليونا والاسكندريد والمشرق

# العُصنه الأول الشَّمَىُ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ مِنْ اللِّمَا مِع

انجز العرب فتح الشرق الادنى عمليا سنة ٦٤١ ، وهي السنة التي سقطت فيها مدينة الاسكندرية في يد القائد العربي عمرو بن العاص . وكانت الثقافة الاغريقية قد ازدهرت في مصر وسورية والعراق منذ عهد الاسكندر الكبير ، لكن احتلال الاسكندرية التي بها تحت الحكم العربي ووضع حدا نهائيا لسيطرة الغرس والروم التي شملت هذه المنطقة قرونا عديدة .

# تردي الاوضاع الداخلية

أن السرعة التي تم بها هذا الفتح تعود الى عوامل عديدة . فقد تسنم العرش الامبراطور الروماني هرقل سنة . ٢٦ ، فكان ذلك فاتحة عهد من القتال المرس ما بين الفرس والروم . وكان هؤلاء قد تورطوا في صراع طويل من الجل السيادة العسكرية في الشرق الادنى . هذا الصراع كان قد اضعف القوتين المتنازعتين الى حد مكن الجيوش العربية من احراز سلسلة من الانتصارات الحاسمة على ذينك الجيشين المتفوقين عدة وعددا تفوقا كبيرا ، على الرغم من ان العرب لم يكن لهم خبرة باعمال حربية واسعة النطاق .

يضاف الى ذلك أن الخلافات اللاهوتية والمنازعات الدينية التي نشبت بين النساطرة ودعاة الطبيعة الواحدة ( اليعاقبة ) والملكانيين ( الارثوذكس) عملت كثيرا على تردي الحالة العامة ، وشيوع النقمة بين الرعايا على اختلافهم في محر وسورية والعراق . فليس من المستفرب ، في هذه الاحوال ، ان تعمد اكثرية كبيرة من هؤلاء المواطنين الى استقبال العرب كمحردين ، متوقعين ان يرفع الفتح العربي عن كاهلهم النير الثقيل الذي شدتهم به القسطنطينية بحكم التزامها بالدفاع عن العقيدة الرسمية ( الملكانية ) ، لا سيما في عهسد يوستنيانوس ( ٢٧ ه س ١٥٥ ) .

نشاط الراكز الفكرية

كانت مدينة الاسكندرية اهم المراكز لدراسة فلسفة اليونان ولاهوتهم في القرن السابع ، لكنها لم تكن قطعا المركز الوحيد . فدراسة اللغة اليونانية تعود في سورية والعراق الى القرن الرابع للميلاد . فغي شمالي سوريةتركزت هله الدراسة في انطاكية وحران والرها وقنسرين ، وفي العراق الاعسلي نشطت في نصيبين وراس الهين . وكانت بعض هذه المراكز على جانب من الازدهار عندما اكتسحت جيوش العرب سورية والعراق . وقد كانت الغابة الاولى من تعلم اللغة اليونانية اتاحة المجال للعلماء الناطقين بالسريانية ، في هذه الماهد الجليلة ، للاطلاع على مؤلفات اليونان اللاهوتية التي صدرت مجملها عن الاسكندرية . وفي الوقت نفسه ، تم نقل العديد من الرسائيل الاهوتية الى اللغة السريانية ، نذكر منها « التاريخ الكنسي » ليوسيبيوس وكتاب « الاقرارات » Recognitiones المنسوب السي القديسس كليماننسس كليماننسي الاسكندري ، و «التجلي» ليوسيبيوس . Theophony وخطب Discourses طيطوس البوستوستي وديودورس الطرسوسي، ،

والى جانب ترجمة المؤلفات اللاهوتية ، جرت في كثير من الاحيان ترجمة مؤلفات في موضوع المنطق . وكان الداعي الى التوفر عليها الحاجة الى المزيد من تقصي معاني المفاهيم اللاهوتية ، والوقوف على الاساليب الجدلية في المنساقت التي دارت آنداك حول طبيعة المسيح . لكن السواضح التراجمة لم يتجاوزوا كتاب «الايساغوجي» لفر فوريوس ، وكتاب « القياس » Categortes وكتاب « القياس » Temperties وكتاب « القياس » Analytica Priora لارسطيو . فغي الاصبول العربية رواية تقترن باسم الفارابي مؤداها ان الابحاث المنطقية لم تتخط كتاب « القياس » An. Pr. « القياس » Tiذاك ، وذلك بداعي المحاذير الكامنة في دراسية البراهيس والمغالطيات الجدلية ۲ .

ولم يحل الفتح العربي ، بوجه عام ، بين العلماء ومواصلة مباحثهم في الرها ونصيبين وسائر مراكز العلم في الشرق الادنى . ومما يدل على ذلك ان الرها استمرت في نشاطها العلمي حتى العقود الاخيرة من القرن السابع. وضخامة النتاج اللاهوتي والفلسفي الذي خلفه احد كبار علمائها يعقوب الرهاوي (٧٠٨٠) دليل تاريخي ساطع على ما كان يتمتع به هو وزملاؤه من حربة الفكر ٤ .

#### الفصل الاول: الشرق الادنى في القرن السابع

وكذلك في دير قسرين اليعقوبي في شمالي سورية ، فقد واصل العلماء دراساتهم اللاهوتية في غضون القرن السابع ، دون ازعاج ، اسس هذا الدير في القرن السادس يوحنا بارا فتونيا (ت ٥٢٨) ، وقد نبغ فيه علماء عديدون كان ابرزهم سويروس سيبوخت (ت ٢٦٧) الذي وضع شروحا لكتابين مسن كتب ارسطو هما كتاب « المبارة » وكتاب « الشعر » والف رسالة في اقيسة كتاب « التحليلات الاولى » ، وكان اشهر تلامذة سويروس هو يعقبوب الرهاوي الذي تناول نشاطه علوما عديدة متباينة ، شملت اللاهوت والفلسفة والجغرافية والنحو وسواها ، ولدينا من آثاره الفلسفية « رسالة في المصطلحات العلمية » ، وكتاب « الكراس » ، وترجمة سريانية لكتاب « القولات » ،

وقد تخرج في دير قنسرين اثنان آخران من مشاهير العلماء هما اثناسيوس البلدي (ت ١٩٦١) وتلميده جاورجيوس اسقف العرب (ت ١٩٧١) ؛ اللذان وضعا ترجمات وشروحا لكتاب « القولات » وكتاب « العبارة » » وللقسم الاول من كتاب « القياس » لارسطو ، وكذلك لكتاب « الايساغوجي » لفر فوريوس ٧ . وببلغ من اطراء رينان الولفات جاورجيوس هذا انه يقول عنه : « ليس بين الشارحين السريان من بباريه من حيث اهمية مؤلفاته ودقة اسلوبه في الاداء » ٨ .

وكان هنالك معهدان آخران للعلوم اليونانية في القرن السابع احدهما في حران والآخر في جنديسابور . فحران الواقعة في شمالي سورية كانت موطنا لطائفة من عبدة النجوم ، اعتبرهم العباسيون خطأ من الصابئة الذين ورد ذكرهم في القرآن . وكانت ديانتهم هذه والمؤثر التهلينية والغنوصية والهرمسية التي وقعوا تحتها قد اعدتهم بصورة فريدة ليقوموا بدور الوسطاء في انتقال العلوم اليونانية الى العرب وفي تزويد البلاط العباسي ، منذ مطلع القرن التاسع ، بغثة من اكثر المنجمين حظوة فيه . وسيناح لنا في ما بعد التطرق الى المآثر التي خلفتها جماعة من كبار علماء حران ، نظير ثابت بن قرة الشهير ( ت ٩٠١ ) وأبنه سنان ، وحفيديه ثابت وابراهيم ، في ميدان العلوم الرياضية والفلكية ، وكيف لعبوا عن طريقها دورهم في نشر علوم اليونان .

اما مدرسة جندبسابور التي انشاها كسرى انوشروان (الاول) حوالي سنة ٥٥٥ فقد اشتهرت بوصفها مؤسسة كبرى للعلوم اليونانية القديمة في غربي اسيا ، وقدر لتأثيرها ان يمند الى العالم الاسلامي في العصر العباسي.

#### الباب الاول: تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

فالمعلمون النساطرة الذبن اتاح لهم كسرى ، بفضل تحرره الفكري ، فرصة استئناف دراساتهم العلمية ، واصلوا فيها ما كانوا زاولوه من العلوم السربانية واليونانية . وكذلك المعلمون اليونان قسد استقبلوا على الرحب والسعة في البلاط الفارسي ، عندما امر يوستنيانوس باقفال مدرسة اثينا ، وحمل الاساتذة الوثنيين فيها على الفرار بداعي الاضطهاد سنة ٢٩ . وبعد فترة من الزمن ، احرزت جندسابور ، بأطبائها ومدرستها الطبية ومرصدها الفلكي ، شهرة واسعة . وكانت ما تزال على جانب من الازدهار عندما بني الخليفة العباسي المنصور مدينة بفداد سنة ٧٦٢ . ولما كانت جندسابور قربة من بفداد وكان الفرس على اتصال سياسي وثيق بالخلافة العباسية ، انطلقت من هذه المدرسية بالذات نشاطات علمية وفكرية هامة ، عمت اصقاع الامبراطورية الاسلامية . وقد كانت جنديسابور ، منذ البدء ، تزود الخلفاء في بغداد بأطهاء البلاط ، نظم افراد اسرة بختيشوع النسطورية المشهورة ، الذين خدموا الخلفاء باخلاص ما يزيد على القرنين ، وعملوا على انشاء اول مستشفى ومرصد في بفداد على غرار جنديسابور ، وذلك ابان خلافة هارون الرشيد (٧٨٦ - ٨٠٩) وولده المأمون (٨١٣ - ٨١٣) ١ . اما الاهتمام بالفلسفة اليونانية والعلوم النظرية ، فان الفضل الجليل بعسود فيهما الى مدرسة جنديسابور ايضا. ذلك ان يحيى البرمكي (ت٥٠٥) الفارسي، وزير هارون الرشيد ومستشاره الموثوق ، هو الذي عمل على تنشيط ترجمة الدُّلفات اليونانية الى العربية وذلك بدافع ولعه بالعلوم اليونانية . وكان يوحنا بن ماسويه (ت ٥٧٥) ، وهو تلميذ جبرائيل بن بختيشوع ، ومعلم حنين الشبهير ، اول مترجم بارز للمؤلفات البونائية الى العربية ، وأول رئيس لدرسة بفداد ( بيت الحكمة ) التي انشأها المأمون سنة .٨٣٠ .

# العُصِّل الشَّاني ترجِّع لمست النِّصُوص الْفِلسفية بِ

# تمريب الدواوين

بعد ان تم للعرب فتع الشرق الادنى ، بقوا نحوا من قرن منهمكين بالمساكل الطارئة التي عرضت لهم في ادارة امبراطورية مترامية الاطراف ، وبصيانة المكاسب العسكرية والسياسية التي احرزوها ، فالخلفاء الامويون بصورة خاصة (٦٦١-٥٧)، جابهتهم عمليات تكيف فرضها الوضع الجديد، كان من اشدها الحاحا قضية بسيطة في ذاتها ، هي ضبط حسابات الدولة وحفظ الدواوين ، ذلك أن العرب لم يكن لهم سابقا شيء من الخبرة في هذا الميدان في موطنهم الصحراوي ، لذلك قنع الامويون ، اول الامر ، بترك الامور على ما كانت عليه ، وصرفوا النظر عن الدواوين فضلا عن كتاب الدواوين ، مع أن الكثيرين من هؤلاء كانوا في خدمة البيزنطيين . كما كان سرجون بن منصور ، والد القديس يوحنا الدمشقي ، اذ كان قيما على الشؤون المالية لماوية . على ان الرغبة في اجراء تبديل في الادارة لم تلبث ان تجلت في عهد لمائية الاموي عبد الملك بن مروان (٥٨٥ – ٥٠) واستمرت في عهد خلفائه الخربين . وفي طليعة هذه التبديلات اقتباس العربية كلفة الدواوين والسجلات العامة بدلا من الغارسية واليونانية ١٠ .

كان احلال العربية محل الغارسية او اليونانية، في اواخر القرن السابع، وجملها اللغة الرسمية للدولة ، المحاولة الاولى التي قام بها الحكام العرب من اجل توطيد سلطتهم الادبية ، بعد توطيد سيادتهم العسكرية والسياسية على الشعوب التي خضعت لسلطانهم ، وسواء اصبح ان هسلا التبديل اللغوي كان ، كما تشير المصادر ، وليد الغيرة التي احس بها المسلمون من استثار غير المسلمين ( لا سيما النصارى واليهود ) بالوظائف الديوانية الرسمية ، ام لم يصح ، فقد كانت هنالك ايضا اعتبارات عملية جعلت التحول إلى العربية امرا محتما .

## تعريب العلوم الاعجمية

كانت هنالك اعتبارات عملية اخرى دعت الى نقل المؤلفات العلميسة والطبية القديمة الى العربية ، مع انها انحصرت بادىء ذى بدء في علوم نفعية او شبه نفعية . كالطب والكيمياء والتنجيم . فبالاستناد الى ابن النديم (ت ٩٩٥) ، وهو اقدم المسادر واوثقها ، يجب ارجاع الفضل في الشروع بترجمة كتب الصنعة والتنجيم والطب الى خالد بن يزيد (ت ١١٧٠٤ . وهو الامي اللاموي الذي تحول الى درس الكيمياء ليسلو عن ضياع حقه في الخلافة . وقد وصلتنا قصائد ورسائل عديدة منسوبة اليه ، لكن من المحال اثبات صحة هذه النسبة ، او تعيين الفضل الذي يدين به مؤلفها ايا كان ، للاصل اليوناني او لسواه من الاصول الاعجمية ١٢ .

وهناك رواية اوثق تنسب الى الطبيب اليهودي ماسرجويه تعريب كتاب « الخلاصة الطبية » ( الكناش بالسربانية ) الذي وضعه طبيب اسكندري من القائلين بالطبيعة الواحدة اسمه اهرن ، وذلك في عهد الخليفة الاسوي مروان بن الحكم (٦٨٣ ـ ١٦٥ م وكان هذا الكتباب قد اكتسب في اوساط السربان شهرة واسعة ، وكان بلا شك ، من اقدم ما نقل الى العربية من كتب الطب .

ومما هو من الأهمية بمكان في تاريخ الترجمة في غضون العقود الخمسة التالية الآثار التي خلفها عبد الله بن القفع ، وعبد الله هذا فارسي الاصل مجوسي العقيدة ، اعتنق الاسلام ومات قتلا سنة ٢٥٧ . وهو صاحب الفضل في ترجمة حكايات الحكيم الهندي بيدبا المجموعة في كتاب « كليلة ودمنة » من اللغة البهلوية الى العربية . والكتاب من روائع الادب العربي وهو ما زال يعتبر حتى اليوم نموذجا للانشاء العربي الرفيع ، وقد نقل عبد الله الى العربية ، فضلا عن ذلك الكتاب الفارسي « خداي نامه » او (تاريخ ملوك الفرس) وكذلك « آين نامه » او (كتاب التاج) و « كتاب مزدا » ، و « سيرة انوشروان » ووضع عددا كبيرا من الرسائل الاصيلة في الادب والإخلاق ١٤.

# الترجمة في عهد المنصور

واهم من ذلك ، بالنسبة الى غرضنا ، الرواية التي تنسب الى عبدالله ( او الى ابنه محمد ) ترجمة كتاب « المقولات » وكتاب « العبارة » وكتاب « البرهان » ( لارسطو ) ؛ وكتاب « ايساغوجي » ( لغرفوريوس ) ، للخليفة العباسي المنصور (٧٥٠ – ٧٧٣ م ٠ . وسواء اكان ابن المقفع هو صاحب

#### الغصل الثاني : ترجمات النصوص الغلسفية

الغضل في ترجمة المؤلفات المنطقية المذكورة ام سواه ، فمن الثابت ان عملية ترجمة الاثار العلمية والفلسفية لم تبدأ جديا الا في العصر العباسي ، وعلى الاخص قبل خلافة المنصور ، الذي تذكر مصادرنا انه كان بارعا في الفقه ومولعا بالفلسفة والفلك ١٦ . فهذا الخليفة ، الذي وصف بالتقشف ، ادخل في خدمته ابرز الاطباء والعلماء والمنجمين ، وكان اشهر اطبائه الممثل الاول لاسرة بختيشوع ، جاورجيوس بن جبرائيل ، رئيس مدرسة جنديسابور في فارسيا من اسرة تضاهي آل بختيشوع مكانة من العلماء والمنجمين هي اسرة آل فارسيا من اسرة تضاهي آل بختيشوع مكانة من العلماء والمنجمين هي اسرة آل النوبختي١٧ . واما العلماء الذين عهد اليهم المنصور بنقل المؤلفات الطبيق وسواها ، فقد كان اشهرهم البطريق ، صاحب الفضل في ترجمة العديد من كتب الطب والتنجيم ١٨ .

وفي عهد هذا الخليفة ، كما جاء في بعض المصادر ، ترجمت عدة رسائل الارسطوطاليس وكتاب « المجسطي » لبطليموس ، و « اصول الهندسة » لاقليدس ، وعدد آخر من الؤلفات اليونانية ١١ . لكن يتعذر التحقق من صحة هذه الروايات دوما ، على ان الانطباع العام الذي يخرج به القارىء من المصادر القديمة ان المنصور كان ذا اهتمام كبير بالؤلفات العلمية والفلسفية ، وانه شجع المترجمين واحاطهم برعايته ، لكن حركة الترجمة ، اما لندرة المترجمين الاكفاء او لصعوبة الحصول على النصوص العلمية والفلسفية اليونانية ، لم تتقدم كثيرا قبل مطلع القرن التاسع ، وفي تلك الحقية سعى حفيد للمنصور هو المامون بجهد منظم وعزم اكيد ، الى الحصول على اهم الآثار اليونانية في العلم والغلسفة ، والى تامين نقلها الى العربية .

# الترجمة في عهد الرشيد

ان الخليفتين اللذين توليا السلطة مباشرة بعد النصور لم يبديا اهتماما كبيرا بالنشاط الادبي والعلمي الذي استهله هو في بغداد . اما هارون الرشيد فقد اظهر ، على ما يبدو ، عناية وافرة بالتقدم العلمي . فكان طبيب بلاطه يوحنا بن موسويه المع شخصية علمية وادبية في هذا العصر . وفي رواية لابن العبري ان هارون الرشيد لم يكتف باتخاذ ابن ماسويه طبيبا خاصا به ، بل عهد اليه بترجمة المؤلفات الطبية القديمة ٢٠ . يؤيد ذلك ان المأمون عينه في ما بعد رئيسا لبيت الحكمة الذي انساه في بغداد سنة ٢١ ٨٣٠ . ولئن كان من الصعب التاكد من اشتغال ابن ماسويه بالترجمة ، فمن الثابت انه وضع من الصعب التاكد من اشتغال ابن ماسويه بالترجمة ، فمن الثابت انه وضع

#### الباب الاول: تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

عددا من الوُلفات جلها في موضوع الطب ، ولكنها بالنسبة الى ما نحن بصدده ذات اهمية عارضة ٢٢ .

### العناية بالعلوم العملية

وفي عهد هارون الرشيد ( وربعا في عهد المنصور ) ترجمت الى العربية رسالة هندية شهيرة في النجوم تعرف في اللغة الاصلية بـ « سيدهنتا » ) نقلها الى العربية محمد بن ابراهيم الغزاري (ت ٨٠٦). ومحمد هذا وابوه ابراهيم، اللهذان صنعا ، في ما يروى ، اول اسطرلاب في الاسلام ، يعتبران اول فلكين اسلامين ٢٠ .

وهنالك فلكيون آخرون انتجوا في عهد الرشيد انتاجا ذا بال . فقد قبل ان عمر بن الفرخان وضع شرحا لكتاب « الاربعة » لبطليموس الذي نقله البطريق الى العربية في عهد المنصور ٢٤ . وقد حظى فلكي يهودي من اصل فارسي اسمه ما شا الله (ت ٨٠٠) ، عاصر المنصور والرشيد والمأمون ، باطراء ابن النديم الذي يدعوه « اوحد زمانه في علم الاحكام » ، وينسب اليه وضع عدة مؤلفات في الفلك والتنجيم والآثار العلوية ، بل وفي الدول والملل ٢٠ . وهناك فلكي فارسي آخر ، هو ابو سهل الفضل النوبختي ، وها وسلبل الاسرة الشيعية الشهيرة « آل نوبخت » ، التي تحدرت من صلب رج لل مجوسي النشأة اعتنق الاسلام ثم التحق بخدمة المنصور فجعله منجم بلاطه الخاص ، وابو سهل هذا ، الذي خلف اباه في وظيفته ، كان كما يروى امين مكتبة الرشيد ومنجمه الخاص ، وقام بنقل كتب في الفلك من الفارسية ٢١ .

ان وفرة المؤلفات الفلكية سمسة خاصة ذات مفرى تتصل بعهسد الرشيد ، بل قل بعهود الخلفاء العباسيين الاوائل . فالانتفاضات السياسية التي تلت سقسوط السلالسة الاموية ، وانتقسال الخلافة الى بني العباس ، قسد اقنعت هؤلاء بأن مصير الانسائيسة ، وقيام الدول وانحلالها ، هي امرار محفوظة في ثنايا النجوم ، وانه من شأن الحكماء وحدهم حل رموزها والكشف عن خفاياها . ومن هنا كان اهتمامهم البالغ بحيازة مؤلفات القدماء في التنجيم ، وفي نقلها الى العربية . حتى ان اكثر خلفاء العصر انفتاحا ، نظير المامون ، لم يتحرر من هذا الاعتماد على النجوم ، ولم يكتف بأن الحق بخدمته منجما خاصا بالبلاط وحسب ، بل كان لا يقسوم بعمل عسكري او سياسي هام الا بعد ان يستشيره بشأنه اولا .

#### الفصل الناني: ترجمات النصوص الفلسفية

## العناية بالعلوم النظرية

كانت آكثر الترجمات التي ذكرت حتى الآن ، كما يلاحظ ، في فروع الطب والتنجيم العملية . ومع ان شيئا من التحول عن هذا الاتجاه يبرز في بعض المؤلفات ، نظير كتاب ماشا الله في تاريخ البدع ، الموسوم بد « كتاب الدول والملل » ، وهو الموضوع الذي غدا ميدانا محببا لمؤرخين لاحقين ، فان الرجمات الفلسفية كانت ، على ما يبدو ، من عمل يحيى (يوحنا) بن البطريق الذي عاصر الرشيد والمامون كليهما . ومع ان اكثر المصادر تذكر ان يحيى هذا قد توفر على الاهتمام بالطب ، وعمل على ترجمة عدة مؤلفات في هذا الحقل ، لكنه برع بالدرجة الاولى في موضوع الفلسفة ٢٢ .

وعلى ذلك فاهم آلكتب التي يعود فضل ترجّعتها اليه هو بلا شك كتاب « طيماوس » لا فلاطون . اشتمل هذا الكتاب ، كما جاء في الفهرست ، على ثلاث مقالات ٢٨ . ومع انه لا سبيل الى التثبت من خلال الخبر الوجيز «في الفهرست»، وفي غيره من المصادر، ما اذا كان المراد بذلك كتاب «طيماوس» كاملا ، او الموجز الذي وضعه جالينوس له ٢١ ، فأغلب الظن ان القصود ههنا هو موجز جالينوس لهذه المحاورة الرائعة والمقدة .

وقس عليه من حيث الاهمية ترجمة ابن البطريق لكتاب ارسطو « في النفس » ، كما لخصه ، في الراجع، فامسطيوس . وهذا التلخيص للكتاب مع تلخيص اسكندر الافروديسي له ، كان ذا تأثير حاسم في تطور نظرة العرب الى علم النفس كما اخذوه عن ارسطو ، وبالاخص الى مذهب ارسطو في المقل .

اما سائر المؤلفات الفلسفية التي ينسب نقلها الى هذا العالم ، فهي جميعا لارسطوطاليس . منها كتاب « الحيوان » (في ١٩ جزءا ) ٢٠ وكتاب « القياس » ٢١ ، وكتاب « سر الاسرار » المنحول ، الذي انتشر انتشارا واسعا بين المؤلفين اللاتين في العصر الوسيط ، وقد عثر ابن البطريق ، على هذه الكتب كما يروى فيما كان يبحث عن كتاب ارسطو في « السياسة » بأمر من الخليفة ٢٢ .

# البادرة الفردية في الترجمة

وقد نحا منحى ابن البطريق في ترجمة المؤلفات الفلسفية ، في مسا بعد ، علماء اكثر منه كفاءة ، فنقتحت بعض ترجماته واعيدت ترجمة بعضها الآخر ، وذلك بداعي الرغبة في المزيد من الدقة في الاداء ، وقد شهد مطلع القرن التاسع تهافتا اصيلا على المدونات الفلسفية والعلمية عمدت فيسه جماعة من الوجهاء الى منافسة الخلفاء انفسهم في رعايتها ، ولم يكن قد سبق للترجمة،قبل الآن، ان بلغت مرحلة المبادرة الفردية، او الحبالخالص للمعرفة. وكما كانت الموضوعات الادبية التي شغلت العرب ، كانشاء الرسائل ونظم الشعر وتدوين الاخبار تعتمد على جود الاغنياء في رعايتها وعلى عنايتهم بها ، كللك غلا النتاج الفلسفي العلمي ، بل ان الحاجة الى الرعاية كانت اشد حيث كانت العارف اقرب الى التجريد ، وقد ذكر نسابقا عن خالد بن يزيد الاموي انه انفق بسخاء على ترجمة كتب في التنجيم والكيمياء في عهد يرتقي الى القرن السابع ، انما اقتضى لاستئناف هذه الحركة ما يزيد على نصف قرن ، وذلك في عهمد الخليفة العباسي الثاني المنصور ، وكان من العوامل الحاسمة في استعرار هذا النشاط الغية التي اظهرتها اسرة البرامكة ، وعلى الاخص يحيى ، على علوم اليونان ، اذ سبق ان كانت موضوع عناية ودرس في بلاد فارس منذ عهد انوشرون ، ثم خطت خطوات واسعة الى الامام في جنديسابور وفي مدينة مرو٢٢ .

وكان بين رعاة العلم والفلسفة افراد من اسرة عرفت بالفنى والجاه هم بنو موسى اللين انفقوا بسخاء على حيازة الكتب العلمية والفلسفيسة وعلى ترجمتها . ويخص ابن النديم باللكر ثلاثة من افراد هذه الاسرة الشهيرة يحق لهم الفخر ليس بالثروة الطائلة وحسب ، بل بما اظهروه كذلك من المهية الهية فكرية اصيلة . فقد نافسوا الخلفاء في أرسال الوفود الى بلاد الروم لشراء الكتب اليونانية ، وفي التعاقد مع خيرة ارباب الخبرة من المترجمين في اصقاع الامبراطورية . ولن كانت عنايتهم بالعلوم الرياضية والفلكية قد طفت على مجهودهم العلمي العام ، فهما بشهد على اهتمامهم الواسع بالعلوم جملة رسالتان نسبتا الى محمد بن موسى ، احد افرادها اللامعين ١٤ ، هما رسالة « في الجزء » واخرى « في اذلية العالم » .

# الترجمة في عهد المأمون

ومع ذلك فليس بين رعاة العلم اليوناني ، معن مر بنا ذكرهم ، من استطاع ان يضاهي بالدفاعه وكرمه وتعوقه الفكري المخليفة العباسي العظيم المامون ، الذي كان عهده نقطة تحول في تقدم الفكر الفلسفي والنشساط الكلامي في الاسلام ، فقد اضاف الى جلال المخلافة فضيلة النفاني الفكري العميق النادرة الوجود ، اذ كان يرئس مجالس العلماء التى انعقسدت حول

#### القصل الثاني : ترجمات النصوص الفلسفية

الجدل في مسائل كلامية وفلسفية بالغة الجراة ، جرى فيها النقاش بحسب ادق قواعد النزاهة الغكرية ٢٠ ، والف الى ذلك عدة رسائل تناولت بالجملة مسائل كلامية تفلب عليها روح المعتزلة، منها رسالة «في الاسلام والتوحيد» ، واخرى في « اعلام النبوة » ٢١ ، فضلا عن مجموع من الحكم والاقوال المأورة محفوظة في الاصول القديمة ، تشهد له بفرط اللكاء ٢٧ .

كان الأمون اعظم راع للفلسغة والعلم في تاريخ الاسلام على اختلاف حقبه واحوالسه . فأخبار المناقشات الكلامية والفلسفيسة التي جرت في مجالسه بجراة نادرة ، تلقي ضوءا ساطعسا على المشاغل العقلية والمناخ الفكري العام الذي ساد في ذلك العصر ٢٨ . وإذا صحت مثل هذه الاخبار فقد كان المأمون من التحرر الفكري بحيث تقبل اعنف الانتقادات لمهده بانفتاح عظيم ورصانة بالفة . فقد رويت حادثة عن صوفي مثل امام المأمون وطرح عليه السؤال المحرج التالي ، قال : « اخبرني عن هذا المجلس الذي انت قد جلسته ، اباجتماع من المسلمين عليك ورضا منك ، ام بالفالبة لهم والقسوة عليهم بسلطانك » ٢٠ ويروى ان المأمون في الجواب عن هذا السؤال الجريء، راح يدافع ببراعة عن السلطة السياسية ، كعلاج لا غنى عنه لداء الفوضى ، وانه ابدى استعداده للنازل عن الخلافة إذا كان محاوره الناقم هذا يستطيع العثور على مرشح آخر لها تنفق عليه كلمة المسلمين .

ومع كل ما اشتهر به المأمون من سخاء وانفتاح ، فمن العسير وصف عهده بالتسامح . والحق ان اهتمامه بالمناقشات الكلامية ربعا كان العامل الذي ادى بالندرج ، ليس الى تنمية الرغبة الشعبية في الحركة الكلامية فحسب ، بل الى تأييد فئة من المتكلمين ( هم المعزلة ) دابوا عسلى تطبيق مقولات الفكر اليوناني على المتقدات الاسلامية . واستخدام موارد الدولة الحاسمة للدفاع عن هذا التبار وللعمل على ترسيخه . وفي هذا السبيل جند السلطين التنفيذية والقضائية في الدولة ، بغية فرض معتقد المعزلة السياسي ــ الديني على خصومه من الفقهاء وجمهور المسلمين ، اولا في سنة ٨٢٧ ، ثم في سنة ٨٢٧ ، ثم .

ان مشاغل المأمون العقلية وتحيزه الكلامي الواضح ، عززا ولا شك ، عنايته بعلوم اليونان وفلسفتهم . ومع ذلك فابن النديم يذكر جريا على عادة المؤرخين العرب ، حادثة يعتبرها عاملا حاسما حمل المأمون على ان يوجه كل نشاطه نحو الحصول على المؤلفات اليونانية الفلسفية ، من اجل العمل على ترجمتها . وهي ان ارسطو ظهر للمأمون في منامه بصورة شيخ ايض اللون

#### الياب الاول: تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

حسن الشمائل ، فدخل معه الخليفة في حوار حول طبيعة الخي ، وبدا ارسطو فعرف الخير اولا بأنه « ما حسن في العقل » ، ثم عرفه ثانيا بأنسه « ما حسن في الشرع » ، وعرفه اخيرا بأنه « ما حسن عنسد الجمهور » . وتنتهي هذه المقابلة بنصيحة هامة قدمها الحكيم اليوناني الى الامير المسلم ، وهي ان يعتصم بالتوحيد ١١ .

## انشاء بيت الحكمة

ومع ان حركة الترجمة كانت قد بدات قبل عهد الأمون ، على يد سلفيه المنصور والرشيد ، فان الخليفة الشاب هو الذي انشأ «ببت الحكمة» سنة . ٨٢ وجعل منه مؤسسة رسمية ومكتبة للترجمة والبحث . ورغبة منه في ان يمد هذه المكتبة بكتب علمية وفلسفية هامة ، ارسل وفودا الى بلاد الروم في طلب كتب « في العلوم القديمة » ، تولى نقلها الى العربية فريق من خيرة العلماء . وكان بين هؤلاء المترجمين افراد لامعون منهم يوحنا بن ماسويه ، الذي كان قبلا في خدمة المنصور والرشيد ، فعين الآن رئيسا لهذه المؤسسة ، والحجاج بن مطر ، ويحيى بن البطريق ، ومترجم آخر يدعوه صاحب الفهرست « سلما » ويصفه بأنه « صاحب بيت الحكمة » ٢٠ .

على ا أرارز الشخصيات اطلاقا ، في تاريخ ترجمة الفلسفة والعلم عن اليونانية هي شخصية حنين بن اسحق (٨٠٩ – ٨٠٩) . وهو تلميذ ابن ماسويه وزميله ، الذي اقام فن الترجمة العربية على اساس علمي محكم . ومع انه تولى رئاســة « ببت الحكمة » ، على ما جاء في المصادر ، مـــة وجيزة ، وكان اصلا في خدمة الخليفة ، الا ان الجانب الاكبر من انجازه العلمي تم على نفقة بني موسى ، الاسرة الشهيرة التي مر معنا انها كانت بين مسن برزوا في رعاية الفلسفة والعلم . ومهما كانت صلة حنين بالمامون فلا بد من اعتباره من المع الشخصيات في خلافته .

# مجهود حنين فيالترجمة

ويشكل نشاط حنين العلمي مرحلة حاسمة في تاريخ الترجمة . ذلك ان التوفر على مزيد من الدقة اقتضى اما اعادة ترجمة الؤلفات الفلسفية والعلمية الراهنة ، واما تنقيح الترجمات السابقة بعد مقارنتها باصولها مقارنة ادق . وحنين ، على ما في الاخبار ، ضرب بسهم وافر في هالم المجهود ، مع أنه كان يستعين بفريق من المترجمين لا يقلون عنه كفاءة ، من

#### الفصل الثاني : ترجمات النصوص الفلسفية

ابرزهم ابنه اسحق (ت ۹۱۱) ، وابن اخته حبیش ، وتلمیسله عیسی بن یحیی .

وبمكن التحقق من مدى الدقة التي التزمها حسين ، اذا نظرنا في ترجماته العديدة لكتب ينوه بها في رسالة له كتبها سنة ٢٨٥٦ . فهو يدكر مثلا انه عندما كان في العشرين من عمره ، ترجم الى السريانية رسالة « في فهرست كتب جالينوس » عن اصل يوناني ركيك ٤٤ . ويضيف انه ظفر بعد مرور عشرين سنة بعدة نسخ من هذا الكتاب ، فعمد الى المقارنة الدقيقة بينها واستخلص منها نسخة صحيحة قابلها بالترجمة السريانيسة ايضا وصححها ، ثم اعاد ترجمتها ، ويردف اخيرا « وقد كان هذا دابي في كل ما نقلته الى العربية ، بعد ذلك بقليل ، لابي جعفر محمد بن موسى » ( وهو وليه المكور آنفا) ه النجر اله إنها ترجمة عربية لهذاالكتاب ٤١ .

ومن مؤلفات جالينوس الفلسفية الخالصة يذكر حنين « رسالة في البرهان » وكتاب «الإقيسة الشرطية » وكتاب «الإخلاق» . يذكر مما لخصه جالينوس من مؤلفات افلاطون : « السوفسطائي » و « بارميندس » و «كريتيليوس» و «وليدموس» و «للجمهورية» و «اكتاب النواميس» ٤٠ . ويوضح بأنه هو او تلميذه عيسى بن يحيى تولى ترجمتها لوليه محمد بن موسى ٤٨ . وهنالك رواية اخرى تنسب اليه ترجمة ( وفي بعض الروايات مراجعة ) جوامع «طيماوس» ، التي تنسب ترجمتها الى يحيى بن البطريق ، وكذلك ترجمة كتاب « النواميس » ٤١ .

ويدعي حنين انه ترجم من مؤلفات جالينوس المشائية ، الى العربية والسربانية ، والى السربانية فقط والسربانية فقط كتابه « مدخل الى علم المنطق » . اما كتابه « اعداد المقايس » فقد ترجمه هو الى السربانية ، بينما قام ابنه اسحق بعد ذلك بنقله الى العربية .

#### مدرسة حنن

و فضلا عن ذلك فقد نقل فئة من معاونيه المترجمين كانوا يععلون \_ ولا شك \_ تحت اشرافه العديد من مؤلفات ارسطو ، لكن نقلهم هذا لم يكن مباشرة الى العربية ٠٠ . فابنه اسحق ، وابن اخته حبيش ، وتلميذه عيسى ابن يحيى قاموا بترجمة المجموعة الارسطوطالية برمتها تقريبا ، فضلا عن عدد من المؤلفات الافلاطونية والمشائية ، وينسب الى اسحق بن حنسين ترجمة عربية لكتاب « المقولات » ، وكتاب « العبارة » ، و «الكون والفساد»

### الباب الاول : تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

وكتاب «الاخلاق» بشرح فرفوريوس ١٥ ، واقسام من كتاب «ما بعد الطبيعة»؛ ومن كتب افلاطون « السوفسطائي » ، ومقاطع من « طيماوس » ، واخيرا كتاب ارسطو المنحول «في النبات» ٥٠ ، وجدير بالذكر ان عددا كبيرا من هذه الترجمات قد حفظ حتى الوقت الحاضر .

اما حبيش فيبدو انه برع كخاله حنين بترجمة الؤلفات الطبية . ومن الجائز \_ كما تدل عدة مصادر \_ ان يكون كثير من الترجمات التي انجزها حبيش ، قد نسبت خطأ الى حنين ، اما لتقدمه عليه ، او للمصادفة الغربية الناجمة عن صعوبة التمييز بين اسميهما ، لشدة الشبه بينهما في الكتابة العربية . ويورد صاحب «الفهرست» هذا الامر بالشكل التالي ، قال : « من سعادات حنين ، ان ما نقله حبيش بن الحسن ، وعيسى بن يحيى وغيرهما الى العربية ينحل الى حنين » ٢٠٠ . ومع أنه لم ينسب اليه من الترجمات غير الطبية الا عدد قليل فيفلب على الظن ان شهرة خاله الواسعة هي التي طفت عله ٤٠ .

كان جل اهتمام حنين بعلم الطب ، ونحن مدينون له بترجمة مجموع يكاد يكون كاملا لمؤلفات جالبنوس وابقراط ، وكثير منها قد وصلنا بترجمته العربية . لكن هذا العالم الفذ قد ادى ايضا خدمات جليلة في حقل ترجمة الآثار الفلسفية . على أن ضآلة عدد الكتب الفلسفية التي تنسب ترجمتها اليه ينبغي ان لا تقلل من اهمية مجهوده . فالعديد من المترجمين عن اليونانية ، امثال ابنه اسحق ، وابن البطريق وسواهما ، كانوا \_ كما يروى ــ يعرضون ترجماتهم عليــ ليصححها او يراجعها على الاصل . وقد وضع ، الى ذلك ، عددا من الوُّلفات الاصيلة في العلم والفلسفة ، الامر الذي يحتم علينا أن نعتبره أكثر من مجرد مترجم أو ناقل لعلوم اليونان . وعناوين بعض مؤلفاته خليقة باعجابنا العظيم ، نذكر منها: « احكام الإعراب على مذاهب اليونانيين »، « كتاب في المد والجزر » ، كتاب « السبب الذي صارت مياه البحر له مالحة » ، « كتاب الالوان » ، مقالة « في قاوس قرح » ، كتاب «القول الحق في المذاهب الدينية "كتاب «نوادر الفلاسفة والحكماء" ٥٥٠ كتاب « تاريخ العالم » ، كتاب « في خواص الحجارة » . بضاف الى ذلك العديد من الرسائل الطبية والتلاخيص الفلسفية نظير تلخيصه لكتاب ارسطو « في السماء » وكتاب « الفراسة » المنحول له ٥٦ .

#### الغصل الثاني: ترجمات النصوص الفلسفية

## سائر مشاهير الترجمين

ومن كبار المترجمين الآخرين ابن ناعمة الحمصي (ت ١٣٥٥) ، وابو بشر متى (ت ١٩٤٠) ، ويحيى بن عدي (ت ١٩٤١) ، وقسطا بن لوقا (ت ١٠٠٠) ، وابو عثمان الدمشقي (ت ١٠٠٠) ، وابو علي بن زرعة (ت ١٠٠٨) ، والحسين بن سوار (ت-ح-١٠١) المعروف ايضا بابن الخمار، وهو اشهر تلامذة يحيى بن عدي ، واخيرا عالم ينتمي الى فئة قائمة بذاتها هو الفيلسوف المنجم المنسوب خطأ الى الصابئة ، ثابت بن قرة الحراني .

### قسطا ند" حنين

ان العالم الذي كان بحق قرن حنين في سعة العلم وتعدد الكفاءات هو ، بلا ربب ، قسطا بن لوقا . ولد في مدينة بعلبك بلبنان ، وربما ارتقت اسرته الى اصل يوناني . فابن النديم عندما يأخذ في تعداد مؤلفاته الادبيسة والعلمية يجد نفسه مضطرا لان يعتلر عن ذكر حنين قبله ، مع انه كان في عرفه نظيره بلا منازع ، والظاهر ان قسطا هذا برع الى جانب الطب بالفلسفة والهندسة والفلك ، وقام بمراجعة العديد من الترجعات المعروفة عسن اليونانية ، وهي اللفة التي يقال انه اجادها اجادة تامة ٥٠ . ويشمل جدول وكتاب «في الجزء »،وكتاب «المدخل الى علم المنطق »،وكتاب «السياسة» ، وكتاب «الفردوس في التاريخ » ٥٠ . وكتاب « شرح مداهب اليونانيين » ، وكتاب « الفردوس في التاريخ » ٥٠ . على ان اهسم الترجمات المسوية الى قسطا هي الكتب الاربعة الاولى من مقالة ارسطو في « الطبيعة » ( وربما الخامس والسادس ايضا ) ، شم من مقالة ارسطو في « الطبيعة » ( وربما الخامس والسادس ايضا ) ، شم الكتاب الاول من « الكون والفساد » ١٠ . وكتاب «آراء الفلاسفة الطبيعين»

## متى بن يونس ويحيى بن عدي

وقد لمع في القرن العاشر مترجمان شهيران هما ابو بشر متى وتلميده يحيى بن عدي وهما يستحقان تنويها خاصا لما كان لهما من فضل في ترجمة آثار ارسطو وتفسيرها ، لا سيما المنطقية منها . فالى جانب جدول طويل من الترجمات اشتمل على شرح الاسكندر لكتاب اللام من «ما بعد الطبيعة» لارسطو، وعلى كتاب « السماء » وكتاب « الكون والفساد » ، يعزى لابي بشر متى بن يونس الفضل في شرح كتب ارسطو الاربعة في المنطق وهي : « المقولات » ،

#### الباب الاول : تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

و «العبارة» ، و «القياس» ، و «البرهان» ١٢ ؛ وكذلك شرح «الإيساغوجي» لغور فور بوس ، ومقدمات صدر بها كتاب « الاقيسة الشرطية » ، وكتاب « الاقيسة الشرطية » . فهذه الشروح التي احرزت ، على ما يبدو ، شهرة واسعة ، كانت بعثابة الاساس للدراسات المنطقية التي ظهرت في هذه الفترة ، واستحى صاحبها عليها لقب رئيس المناطقة في عصره ١٢ .

وحظى تلميذه يحيى بن عدى اليعقوبي كذلك بشمهرة واسعة في المنطق فعرف بالمنطقي . وينسب اليمه ، فضلا عمن ترجمة كتماب « الشعر » و « سوفسطيقا » وكتاب « الجدل » وربما « ما بعد الطبيعة » لارسطو ، ترجمة كتاب « النواميس » لافلاطون ، وشرح لكتاب « الجدل » ، ولاقسام من الكتاب الثامن من « الطبيعة » و « ما بعد الطبيعة » ١٤ ولكتاب « الكون والفساد » بجملته ، هذا الى جانب سلسلة من الرسائل الاصيلة في الفلسفة وصلنا بعضها ١٥ . والكثير من هذه المؤلفات عالجت ، كما هو متوقع ، موضوع المنطق ، نظير كتابه في « فضل صناعة المنطق » وابحاث كثيرة في « مقولات ارسطو » ، ورسالةً في « قسمة الاجناس السنة التي لم يقسمهاً ارسطوطاليس الى اجناسها المتوسطة وانواعها واشخاصها » . وقد عالج في رسائل اخرى مسائل شتى في موضوعات طبيعية وما ورائية محضة ، منها ً « تزييف قول القائلين بتركيب الاجسام من اجزاء لا تتجزا » ، و «ليس شيء موجود غير متناه لا عددا ولا عظما » ، ورسالة في « الكل والاجزاء » واخرى في « اثبات طبيعة المكن والتنبيه على فسادها » . وله آثار اخرى عالجت مسائل لاهوتية اثيرت في حلقته ، او مهدت لمناقشات كلامية مع المسلمين ، منها كتاب « نقض حجج القائلين بأن الافعال خلق لله واكتساب للعبد » ، وظاهر انه موجه ضد رأى الاشاعرة. في « الكسب » ، ورسالة في التوحيد ، واخرى في دحض الرأي القائل ( وهو للاشاعرة ) بان الاجسام تتالف مــن جواهر واعراض ١٦ .

## ثابت بن قرة الحراني

كان جميع المترجمين الذين عرضنا لهم حتى الآن من النصارى المنتمين، اما الى المدهب النسطوري واما الى المدهب اليعقوبي ، على ان ابرز المترجمين المخارجين عن هذه القاعدة العامة هو بلا شك المنجم والفيلسوف الوئنسي الكبير ثابت بن قرة ، رحل ثابت من حران في شمالي سورية الى بفسداد واتخذها موطنا ، وفيها عمل اولا في خدمة اسرة بني موسى العريقة ، شم

#### الفصل الثاني : ترجمات النصوص الفلسفية

انتقل الى البلاط فاصبح منجم القصر ومرافقا للخليفة المعتضد ( ٨٩٢ - ( ٩٠٢ - وثابت هذا هو الجد الاول لسلالة طويلة من علماء بارزين اقتدوا به فانقطعوا الى درس التنجيم والرياضيات . وآثاره الرياضية الفلسفية الملاهشة لم تقف عند مترجماته عن اليونانية والسريانية ، بل اشتملت على شروح ومؤلفات وتنقيحات ، منها شرح لكتاب ارسطو « في الطبيعة » ، ورسائل في طبيعة النجوم وتأثيراتها ، واخرى في مبادىء الاخلاق وعلم الموسيقى، وتنقيح لكتاب «تحليل القياس» وكتاب «العبارة» ، هذا عدا مؤلفات عديدة اخرى في الرياضيات والتنجيم لا تعنينا في ابحاث هذا الكتاب ١٧٠ . اما ترجماته فتشمل كتابا جامعا في الطب. وترجمة عربية لكتاب «المجسطي» لبطيموس ، و «اصول الهندسة» لاقليدس . ومن الثابت انها جميعها امتازت بدقتها على الترجمات السابقة .

## مترجمون آخرون

وكان ابو عثمان الدمشقي كذلك عالما بارزا آخر من الذين اشتهروا في ميدان الدراسات الارسطوطالية في القرن التاسع . واليه يعود الفضل في ترجمة كتاب « الجدل » . « والإخلاق النيقوماخية » ، وكتاب « الطبيمة » الرابع ، وكتاب « الكون والفساد » ، « واصول الهندسة » لاقليسدس ، « والإيساغوجي » لفرفوريوس ١٨ ، ورسائل الاسكندر الثلاث في «الالوان»، و « النمو " ١٨ ، وعدد من الكتب الطبية .

وهنالك مترجمان متأخران تجدر الاشارة اليهما ، هما عيسى بن ابي زرعة وابن الخمار ، كانا من اصحاب المترجم اليعقوبي الشهسير يحيى بن عدي ، الذي توفر ، كما قدمنا ، على الاشتغال بالنطق الارسطوطالي ، والاول منهما هو صاحب الفضل في ترجمة كتاب « الحيوان » والكتاب الثاني عشر من « ما بعد الطبيعة » ، و « سوقسطيقا » من كتب ارسطو ، ونقل كذلك « خمس مقالات » من كتاب نيقولاوس في فلسغة ارسطو عن السربانية ، ٢ ، وقد نسبت اليه كتب فلسفية عديدة ، لكن ليس بينها ما هو في الدرجة الاولى من الاهمية ، ٢ .

على أن آثار أبن الخمار تفوق آثار سلفه شأنا . فمترجماته ، وجلها من السريانية ألى العربية ، تشمل كتاب « الآثار العلوية » لارسطو ، وكتب المنطق الاربعة وهي « الايساغوجي » ، و « المقولات » ، و « العبسارة » ، و « القياس » في شرح البينوس ، ثم « مسائل ثيو فراسطس » . وكتاب في

#### الياب الاول : تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

« الاخلاق » . ويقال كذلك انه وضع شرحا مطولا وآخر مختصرا لكتاب « الإيساغوجي » ، ورسائل في « الهيولي » ، و « الصديق والصدافة » » و « الصيرة الفيلسوف » » فعلا عن سلسلة من القالات الطبية ، ولكن ربعا كان أولى آثاره بالاهتمام كتابه الذي سبقت الاشارة اليه ، « الوفاق بين راي الفلاسفة والنصارى » ، وفيه يتجلى اهتمام هذا العالم ومدرسته بمسائل اللاهوت ، واشتفالهم بمشكلة التوفيق بين الفاسفة والعقيدة ، التي أولاها الفلاسفة المسلمون عناية فائقة أيضا . ومن هذا الطراز من مؤلفاته اللاهوتية مقالة « في الافصاح عن راي القدماء في الباري تعالى وفي الشرائع ومورديها » .

ولا حاجة بنا ههنا ، لان نشير الى اكثر من اسمين آخرين يستحقان الذكر ، اولهما ابن ناعمة الحمصي ، مترجم الكتاب المنسوب خطأ الى ارسطو، والمعروف بد « آثواوجيا ارسطو » ، والذي قدر له ان يلعب دورا بعيسد المدى في تاريخ مذهب الافلاطونية الجديدة في الاسلام ، والثاني رجل اسمه اسطات (استأثيوس) ، لا نجد في الاسول القديمة سوى لمحات خاطفة عنه ، مع انه كان بحسب اوثق الروايات ، صاحب الترجمة الكاملة لكتاب ارسطو «ما بعد الطبيعة » . ويورد صاحب «الفهرست» ، وهو المرجع الذي يبدو انه مصدر جميع الروايات اللاحقة في هذا الباب ، حول مؤلف ارسطو الفلسفي الاعظم هذه الفقرة :

" الكلام على كتاب الحروف ، ويعرف بالالهيات ، ترتيب هذا الكتاب على ترتيب هذا الكتاب على ترتيب حروف اليونانيين ، واوله (الالف الصغرى ) ونقلها اسحاق ، والموجود منه الى حرف ( مو ) ، ونقل هذا الحرف ابو زكريا يحيى بسن علي . وقد يوجد حرف ( نو ) باليونانية بتفسير الاسكندر ، وهذه الحروف نقلها اسطات للكندي ٢٢ . وله خبر في ذلك ، ونقل ابو بشر متى مقالة ( اللام ) بتفسير الاسكندر ، وهي الحادية عشرة من الحروف ٢٤ ، الى العربي ونقل حنين بن اسحاق هذه المقالة الى السرباني ، وفسر نامسطيوس المقالة ( اللام ) ، ونقلها ابو بشر متى بتفسير نامسطيوس . وقد نقلها شملي ، ونقل اسحاق بن حنين عدة مقالات ، وفسر سوربانوس المقالة ( الباء ) وخرجت الى العربي ، رابتها مكتوبة بخط بحيى بن عدي في فهرست كتبه » ٧٠ .

يستنتج من هذا الكلام انه كان في حوزة العرب ابان القرن التاسع اثنا عشر جزءا ٧١٠ من الاربعة عشر التي تؤلف كتاب لا ما بعد الطبيعة » . هذا بالإضافة الى عدد من الشروح اليونانية لها المنقولة الى العربية . ولسم

#### الفصل الثاني : ترجمات النصوص الفلسفية

ينفرد اوستاثيوس ( اسطات ) بوضع ترجمة كاملة لهذه الكتب الاثني عشر ، بل ان يحيى بن عدي ، كما يبدو ، وضع لها ترجمة مثيلة،٧٧ . ومن المستطاع درسها اليوم في شرح ابن رشد « تفسير ما بعد الطبيعة » الذي حققه المرحوم الاب موريس بويج اليسوعي ، والذي نشر ما بين سنة ١٩٣٨ و ١٩٥٢ .

## القصبلالثالث

# 

## ارسطو المنحول

قد يظن المرء أن الكتاب اليوناني الذي كان له الاثر الحاسم في الفكــر العربي الفلسفي هو كتاب « ما بعد الطبيعة » ــ اعظم واجرا كتاب وضعــه ارسطو في نطاق البحث النظري ــ وكان قد نقل الى العربية ، كما مر معنا ، في وقت مبكر ، لا يتجاوز منتصف القرن التاسع . لكن الواقيع أن ذليك الكتاب انما هو مؤ لف آخر منسوب خطأ الى ارسطو ، ومعروف بـ لا آثولوجيا ارسطو » وضعه مؤلف يوناني مجهول . نقل هذا الكتباب الى العربيسة الكندى ــ أول مؤلف عربي في الفكر الفلسفي الخالص ــ وذلك في الوقت نفسه الذي انجز فيه المترجم السوري عبد السبيح بن ناعمة الحمصى ٧٨ نقل كتاب « ما بعد الطبيعة » . ان قيمة هذا الكتاب التاريخية عظيمة ، فقد وصفه البعض بانه خلاصة للفلسفة اليونانية ، التبي نشطت في الحقيسة الاسكندرانية وعملت جاهدة على سبك جميع العناصر الفكرية ، الناشئة في عهودها الخلاقة ؛ في كل واحد ٧١ . فالعربُ الذِّسن كانوا ــ كما اسلفنا ــُـ منهمكين في مشكلة التوفيق ، ليس بين الفلسفة اليونانية والعقيدة الاسلامية فحسب ، بل بين العناصر المتنافرة في الفكر اليوناني نفسه ايضا اعتبروا كتاب « آثولوجيا » دون شك غنيمة عظمى ، ومع ان ترجمة ابن ناعمة توهم انها منقولة عن تفسير فر فوريوس لالهيات ارسطو المنحولة ، فليس بين مصادرنا ما ينسب مثل هذا التفسير الى هذا العلم السورى من اعسلام الافلاطونيسة الجديدة . لكن الغربب أن هنالك كتابا في « الألهيات » منسوب الي ديودوخس برقلس (ت ٨٥) ) ٨٠ ) وهو العلم الاخـر من اعـلام المذهـب الافلاطوني الجديد ، وآخر وثني من كبار ممثلي الفكر اليوناني . ويغلب على الظن ان هذا الكتاب هو عين الكتاب المعروف بـ « اصول الالهيات » لبرقلس، والذي دخل في مجموعة الآثار الارسطوطالية الزائفة التي وصلتنا بالعربية . وفي القرن الثالث عشر أقبل المؤلفون المدرسيون ، نظير القديس توما الاكويني

#### الباب الاول: تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

والقديس البير الكبير ، على هذا المؤلف ، فتدارسوه او شرحوه تحت عنوان Idber de Causis و « في الخير المحض » ٨١ .

## (( آثولوجيا )) و (( الخبر المحض ))

على ان كتاب «آثولوجيا »، وكتاب «آلخير المحض » كليهما بعيدان كل البعد عن تعليم ارسطو الاصيل . فالاول منهما قد ثبت انه تلخيص للكتب الثلاثة الاخيرة (آي الرابع والخامس والسادس) من «تساعات »آفلوطين ، مما يغسر جزئيا ، صلة فرفوريوس به في التقليد العربي . اما السبب في عدم اقتران كتاب «التساعات » باسم مؤلفه الحقيقي (آفلوطين) فيعسود ، باللرجة الاولى ، الى امر مستغرب للفاية ، هو أن هذا المفكر اليوناني الكبير لم يكن معروفا لدى العرب باسمه الخاص . فاسم «افلوطين» في شكله العربي «فلوطينوس » قد ورد عرضا مرة أو مرتين في المصادر العربيسة بين اسماء شارحي ارسطو ۸ ، وأنما بشار اليه احيانا باسم «الشيخ اليوناني » .

نَجد في « آنولوجيا » وكتاب « الخير المحض » كليهما مــ ذهب الفيض » الذي كان من الفكر العربي الفلسفي برمته تقريبا بمثابة حجـر الاساس » مشروحا ومفصلا بصورة وافية . ففيه نجد راي افلوطين في « الواحـد » ، والوجه الذي عليه اوجد هذا « الواحد » مراتب الكائنات الدنيا ، مدونا بكل تفصيل . وققد كان جلال هذا البحث الافلوطيني ، وجراة الافكار التي يدور حولها، مما حفز الكندي، في ما يروى، على وضع شرح لهذا الاثر ٨٠ ، لكن شرحه هذا ، لسوء الطالع ، لم يصلنا . الا انه كان ولا شك المثال الذي احتذت المباحث المتافيزيقية اللاحقة ، والمؤلف الذي جعل ذلك النظام الدقيق لتحدر الكائنات من « الواحد » ، كما ورد في « آنولوجيا » ، اشد احكاما .

يقول مؤلف « الآ تولوجيا » في فاتحة كلامه ان غرضه انما هو :

" القول في الربوبية والآبانة عنها وانها هي العلة الاولى ، وأن الدهسر والزمان تحتها ، وأنها علة العلل ومبدعها بنوع من الابداع ، وأن القدوة النورية تسنح منها على العقل ، ومنها بتوسط العقسل على النفس الكلية الفلكية ، ومن العقل بتوسط النفس على الطبيعة ، ومسن النفس بتوسط الطبيعة على الاشياء الكائنة الغاسدة ، وأن هذا الغمل يكون منه بغير حركة ، وأن حركة جميع الاشياء منه وبسببه ، وأن الاشياء تتحرك اليه بنوع مسن الشوق والنزوع » ٨٤ .

## النفس بين عالم الحس وعالم المقل

والمؤلف يجد في حركة الشوق مفتاح الحل ، ليس لطبيعة النفس التي تقوم كوسيط ما بين عالم المحسوسات وعالم المعقولات فحسب ، بل لانبثاق جميع الكائنات من « الواحد » ( او « الاول » ) . فالنفس التي ليست سوى العقل « وقد تصور بصورة الشوق » « ٨ ، تقوم باحدى وظيفتين : فهي تحكم او تدبر ، اما عالم الصور الكلية واما عالم الجزئيات . وذلك تبعا لشوقها الى الكلي او الى الجزئياة ، فهي عندما تشتاق الى الجزئيات ، فانها بداعي حنينها لكشف طبيعتها الفاعلة تتجه نزولا ، خاضمة للعقل ، مناقادة المطانه، وعندها تستقر في الحيوان او النبات او الانسان ، على صورة كائن روحسي غير منظور ، تعود على اثر انحلال الجسد الى عالم الجواهر المفارقة ، وذلك بعد ان تمر وفي مراحل عديدة من التطهر ٧٨ . ودعما لهذا الراي ، يستشهد المؤين فعبوا جميما الى ان النفس تهبط الى الجسد من عالم العقل ، ثم تعود الله متى تحررت من عبودية الجسد . وقد وصف افلاطون هذا الجسد بأنه اليه متى تحتجز فيه النفس حينا ، بينما وصفه انبدقليس بانه كالصدا الله يعتربها ٨٨ .

ويسند مؤلف « آثولوجيا» الى افلاطون ايضا فضل التمييز بين الذوات الحسية والذوات العقلية ، فيخص الاخيرة بصفة الثبوت والخلود ، والسابقة بصفة التغير والتحول ، وبالرغم من هذا التمييز ، فان افلاطون يذهب الى ان سبب الماهيات المحسوسة وغير المحسوسة واحد ، هو « الكائسن الحسق الاول » ، او « الخير المحض » ، او « الله » عز وجل ٨١ .

## الملل الاولية والعلل الثانوية

ان تفسير نظرية افلاطون تفسيرا حرفيا خالصا ، قد يقود الى الاعتقاد بان « الخير المحض » ، عنده ، قد اوجد « العقل » و « النفس » و « الطبيعة » في الزمان . على ان افلاطون انما ادخل اعتبار الزمان في حديثه عن بدء الخليقة ، مجاريا الفلاسفة القدماء ، لكي يبرز الفارق بين العلل الاولية العليا والعلل الثانوية الدنيا لا غير . وذلك لانه يتعلر على من يتكلم عن العلة ان لا يعرض لاعتبار الزمان ، ما دام المفترض في العلة ان تسبق المعلول ، ومشل هذا السبق ليس بالفرورة سبقا زمنيا ، وهذان النوعان من الفواعل ، اعني النوع الخاضع للزمان والنوع غير الخاضع له ، يصح في الاول منهما فقسط

#### الباب الاول : تراث اليونان والاسكندية والمشرق

القول انه يفعل في الزمان . وبناء عليه يمكن ان يوصف بأنه سابق لملولاته . والمحق ان الفاعل او السبب حري بان يكشف عن طبيعة المعلول الخاصة . اما الحكم بانه خاضع الزمان او غير خاضع له ، فذلك يتوقف ، ليس على طبيعته الخاصة كمعلول ، بل بالاحرى على طبيعة عللها ١٠ .

## حول طبيعة النفس

أما في الفصلين الثاني والثالث ، فيفحص المؤلف عن الكيفية التي تطلع بها « النفس » على عالم الحس ، ويثير ثلاثة اسئلة :

الاول: هل « النفس » تحتفظ بعلم المحسوسات بعد عودتها الى عالم المقل ؟

والثاني : هل « النفس » قابلة للتجزئة ام غير قابلة ؟ والثالث : هل هي عرض مادي ام انها جوهر روحي ؟

ثم يجيب عن السؤال الاول بقوله ان النفس في عالم المعقولات تدرك جميع الاشياء بصورة ثابتة وتامة وغير متبدلة ، وذلك وفقا لطبيعة العالسم الذي هي فيه . فهي ، على ذلك ، ليست بحاجة الى تذكر المعارف المنفرة التي حصلتها في غضون رحلتها الى عالم الحس ، وعن السؤال الثاني يجيب بان التجزئة تلحق « النفس » بالعرض وليس بالجوهر ، اذ هي بالجوهسر واحدة وخالدة وغير متجزئة ، لكنها لدى اتحادها بالجسد ، تغدو منقسمة الى حيوانية وشهوانية وغضبية ومدركة ، وذلك وفقا للجزء الذي تستقسر فيه من الجسد ١١ .

اما بشأن طبيعة « النفس » ، فان المؤلف يسفته الراي القائل بان النفس هي ائتلاف بين اجسزاء الجسد ١٦ ، وينعت سد ساخرا سد جميع الليسن ويُعدون هذا الراي بانهم جرميون ، ثم يدلل على ان « النفس » لا يمكن ، عقلا، ان تكون مجرد ائتلاف ، لان الائتلاف من صفة الاجساد ، بل ان النفس هي اصل الائتلاف او علته ، وفضلا عن ذلك ، فان الائتلاف عسرض يطرا على الجسد بغمل النفس ، في حين ان النفس جوهر مميز عن الجسد ومستقل عنه ، وهي منه بمثابة المدر او الحاكم ٩٦ .

## النفس تمام الجسد

بل أن الراي القائل بأن النفس « تمام » الجسد ( انطلاشيا ) واللذي ذهب إليه جماعة من « افاضل الفلاسفة » ١٤ ينبغي أن تفحص عنه بدقة .

#### الغصل الثالث: عناصر من الافلاطونية الجديدة

فلفظة « تمام » التي عر فت بها « النفس » ، قد تعني نعسل الكائن الطبيعي والصناعي الذي تسند اليه تلك الصورة على نحو انفعالي محض ، متمسل بها اتصالا لا يقبل الانفصال ، ومهما يكن من امر ، فان صلة النفس بالجسد صلة تمام فاعل ، اي انها مبدا الفاعلية الخاصة بالجسد او علتها الاصيلة ١٠ .

## عالم التثل العقلية

وفي الفصلين الرابع والسادس ، يتوفر الؤلف ببلاغة على جمال العالم العقلي وجلاله ، وهو العالم اللذي يعلو عالم المحسوسات ويضفي عليه الكمالات التي يزدان بها ، فالعالم العقلي ، في رايه هو موطن النماذج التي هي مثل للموجودات القائمة في عالم الطبيعة ، وصور غير مادية للجمال والكمال ، وهو ، الى ذلك ، موطن الكائنات الروحانية اي العقول او الجواهر المفارقة التي تختلف عن العقول الدنيا في ان موضوع علمها دائم وثابت .

اما اوضاع هذه الكائنات الروحانية التي تحدث عنها ارسطو بكل ايجاز، فان المؤلف يذكر ان كلا منها يقيم في «كلية فلك سمائه الخاصة» . ويبقى في الوقت نفسه منفصلا عن سائر الكائنات الاخرى ، لكن ليس كما توصيف اللوات الجسدية بالانفصال بعضها عن بعض ، بل على نمط مختلف اختلافا كليا . فهذه الكائنات « النورانية » ليست متنافرة قطعا ، بل همي على العكس متكاملة ومتسائدة ، بحيث « يرى واحد منهم ذاته في ذوات صاحبه » 11 ، ويرى كل شيء آخر ، معقولا كان ام محسوسا ، على نحسو فكرى خالص ، وبصورة فورية 17 .

## تحدر الكثرة من الواحد

وقد تكون أعصى المعضلات في مذهب الانبشاق المبتافيزيتيسة التي ستعترضنا في صعيم الفكر الفلسفي العربي هي معضلة التعدد ، او انبثاق الكثرة عن « الواحد ، ۱۸ و والمؤلف ، من اجل الظفر بمغتاح لحل هذه المشكلة التي تركها افلاطون والإيليائيون ارثا للفلسفة القديمة ، يحث الباحث على ان « يلقي بصره على الواحد الحق فقط ، ويخلف الاشياء كلها خارجا منه ، وبرجع الى ذاته ويقف هناك ، فانه يرى بمقله الواحد الحق ساكنا واقفا على الاشياء المقلية منها والحسية ، وبرى سائر الاشياء كانها اصنام منبثة منه وماثلة اليه » ۱۹ . وذلك بدافع شوقها اليه ، من حيث هسو مصدرها او مبدؤها .

#### الماب الاول : ترات اليونان والاسكندرية والمشرق

#### نحدر المثل من الاول

ومن أجل أدراك أنبئاق الجواهر أو «الانيات الحقة الشريفة» من المبدع الاول ؛ لا بد لنا من الترفع عن جميع المخلوقات الدنيا العابرة . ذلك لان هذه المثل ، خلافا لاشباحها العالمية ، قد أوجدها « الواحد المطلق » بغير زمان ، وبدون أن يكون بينها وبين مبدعها أي وسيط ١٠٠ . بل كيف يمكن الافتراض أنها تولدت في الزمان ، ونحن نرى أن الزمان وهذه المخلوقات الدنيوية قد وجدت أصلا بفعل هذه « المثل »ذاتها ؟ « فعلة الزمان لا تكون تحت الزمان ، بل تكون بنوع اعلى وارفع ، كنمو الظل من ذي الظل » ١٠١ .

## طبيعة الاول

ومع ان « الواحد » علة لجميع الاشياء ، او مبدأ لها ، فهو مع ذلك يختلف عنها كل الاختلاف ، ومع ان جميع الاشياء مستقرة فيه ، فهو ليس حالا في اي منها ، ذلك لان جميع الاشياء تحدرت منه ، وهي تحيا به واخيرا تعود اليه ، وانها جاز ان تنبثق جميع الاشياء من الاول ، لانه ليس ايا منها ، واول كائن انبثق منه هو « المقل » ، وهو ايضا الجوهو الاول ، والكائن التام الاول ، الذي منه تنبثق جواهر الاشياء في العالم الاعلى والعالم الادني .

ومن غرائب المفارقات ان « الواحد » ، الذي هو علة كـل وجـود وكمال ، هو مع ذلك ، فوق الوجود والكمال ، اذ لا يعتريه نقص بوجـه . والواقع ان انبئاق الكائن التام الاول منه ( اي « العقل » ) انما كان بسبب كماله الاقصى ١٠٢ .

## انبثاق العالم

ثم ان « التام » الذي هو ايضا الكائن الاول او الجوهر الاول ، بدوام تأمله في مبلعه ، امتلا منه بالنور والجمال ، فغدا بهما « عقلا » . وبناء على ذلك اصبحت افعاله شبيهة بافعال « الواحد » ، الذي استمد منه ما افاضه عليه من « قوى كثيرة عظيمة » ، عنها تولدت « النفس » على نحو خال مسن الحركة ، يشبه تحدر « العقل » من « الواحد » المطلق في المرحلة السابقة . اما « النفس » ، فبما انها « معلولة من معلول » فهي لا تستطيع ان تعمل بلا حركة ، فكانت نتبجة هذه الحركة « صنما » ، اعني كائنا « داثرا غير الله حركة ، هذا « الصنم » هو عالم عالمت ولا باق » نظير كل ما هو متولد من حركة . هذا « الصنم » هو عالم

#### الفصل النالث: عناصر من الافلاطونية الجديدة

الطبيعة او عالم الحس ١٠٢ .

ولما كانت « النفس » متوسطة بين عالم المقل وعالم الحس ، كانست قادرة على ان تتجه بنظرها الى فوق نحو مبدعها ، فتكتسب منه « قسوة ونورا » ، وان تتجه به الى تحت ، فيحدث من ذلك عالم الطبيعة . وسوء مصير النفس في راي مؤلف « آثولوجيا » مرده الى تقديم استفالها بامسور الحس ، على اهتمامها بشؤون « العقل » ١٠٤ .

### مراتب النفس

و « النفس » في حال انحطاطها تمر في ثلاث مراتب متنابعة : الرتبة النباتية ، والمرتبة الحيوانية ، والمرتبة الانسانية . وكلما كانت مرتبتها متدنية كانت حالها اشد سوءا ، لكنها عندما تنضم الى الانسان ، تستعيد صلتها « بالعقل » ، لانها تسترجع مع ملكة الحركة، ووتي الاحساس والعقل على انها ، حتى في حال اقترانها بانواع النبات والحيوان ، فانها لا تفقيد خاصية العقل فقدانا تاما ، لانها عندما تتملص من وجودها العابر في عالم الطبيعة ، تعود فتنضم الى العالم العقلي الذي هو حيزها او مقامها الاصيل . ولما كانت « النفس » غير مقيدة بمكان ، كان باستطاعتها ان تستقر في اي مكان ، وان تنبث في العالم كله دون ان يعتربها ما يعتري الكل من انقسام الى اجزاء ١٠٠ .

## حيز الجواهر المقولة

وأذا سأل سأئل الآن: ما هو حير الجواهر المقولة او « الصور » ؟ فالولف بجيب بأنه « المقل الاول » . اذ قد تمين انه حيز الصور . فالوُلف يقول « ان المقل الاول يحوي جميع الاشياء » . وذلك لان « الفاعسل الاول إي الواحد ) اول فعل فعله وهو المقل ، فعله ذا صور كثيرة وجعل في كل صورة منها جميع الاشياء التي تلائم تلك الصورة » ١٠١ . على ان هذه الصور ليست مجرد نماذج كلية للاشياء ، بل انها ، فضلا عن ذلك ، مبادئها الفاعلة . وقد دعاها المؤلف « بالكلمات الفواعسل » ، وهي ما سمساه الرواقيسون وآباء الكنيسة الاولون بـ « rationes seminale» .

## المقل في الاحياء الدنيا

وتُجلّي « العقل » هــذا منبث في العالم بأسره . ففي ادنى طبقـات

#### الباب الاول: تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

الاحياء نجد عقلا « غير ناطق » » لا يتجلى فقط في الوظائف الحيوسة التي تمارسها الحيوانات الدنيا » بل في سميها للتعويض عما يشوبها مسن نقص » فيحدث الإعضاء القوية بدلا مما نقص عن قوته. فلذلك صار لبعض الحيوان اظفار ولبعضه مخالب ولبعضه قرون ولبعضه انياب على نحو نقصان قوة الحياة فيه » ١٠٨٠ .

## العقل في الإنسان

وتجد في مرتبة اعلى من سلم الكائنات « عقلا ناطقا » ، هو ضرب من النور ينبعث من « العقل الاول » ، وينفذ في الحيوان العاقل او « الانسان الطبيعي »، الذي هو شبح او صورة « للانسان العقلي » ، الا انه منفمس في عالم الحس انفهاسا لا يتبح له ان يسمو فوق مستوى الرأي او التفكير المنطقي ، على انه ، اذا تمكن من ان يعبر عالم الحس ، كما سنح « لافلاطون الالهي » ، استطاع ان يتأمل عالم المعقولات في كامل جماله وجلاله ، وان يدل حقائق الاشياء ، دون معاناة فكرية او جهد عقلي ١٠١ . ومتى بلغ هذا المستوى ، تم له تبرير صلة النسب التي تربطه بالانسان العقلي الذي هسو مثاله ، واثبت انتماءه الى عالم المعقولات الذي هو مقامه الحقيقي .

## « الخير المحض » في تراث العرب

أما كتاب « الخير المحض » ، فيشتمل على احدى وثلاثين او اثنتين وثلاثين قضية وهو ، نظير كتاب « آثولوجيا » ، بشرح باقتضاب المعتقدات الاساسية في مذهب الفيض ، لكن من الصعب تعيين الزمن اللي نقسل فيه هذا الكتاب الى العربية ، فابن النديم الذي وضعع « الفهرست » سنسة ملا الكتاب الى برقلس » فضلا عن كتاب « سطوبو خوسيس الصغرى » ، رسالة في « الخير الاول » يبدو انها مطابقة لكتاب « الخير المحض » ١١٠ . وهنالك مؤلف اسبق هو «صوان الحكمة» للسجستاني (القرن العاشر)» فيه شواهد مقتبسة يقال انها مستمدة من كتاب لبرقلس عنوانه « نسكس الاصغر او « الخير المحض » ١١١ . وهذا يعزز الاحتمال بأن الكتاب كان المسالم متداولا في القرن العاشر . وبشهد لذلك ايضا كتاب منسوب الى المسالم الطبيعي والطبيب البارز الرازي (ت. ح. ٩٢٥ ) عنوانه « الشكوك على الطبيعي والطبيب البارز الرازي (ت. ح. ٩٢٥ ) عنوانه « الشكوك على برقلس » ١١٢ . فقد كانت ادلته على ازئية العالم في هذا الكتاب كادلة جان

#### الفصل الثالث : عناصر من الافلاطونية الجديدة

فيلوبونس المضادة واسعسة الانتشار بين متكلمسي المسلمين وفلاسفتهم في القرن العاشر ١١٢ .

يمكن اعتبار كتاب « الخير المحض » بمنزلة « 1 تولوجيا ارسطو » من حيث هو مصدر يوناني رئيسي لمذهب الانبثاق في نشأة الكون ذلك المذهب الله الخيا اخذ به الفلاسفة المسلمون بالاجماع تقريبا . فالكتاب يضم مادة الفكر الافلاطوني الجديد ١١٤ ، كما عسدته بعض الشيء برقلس زعيم المسلمه الافلاطوني الجديد في القرن الخامس ، وتلميد سريانوس ، وبرقلس اسسم عرفه العرب وادرجوه في عداد شراح ارسطو .

## « الأتية » في « الخير المحض »

في القضايا التمهيدية ، يعالج برقلس الرباعي الوَّلف من « الواحــ » و « الأتية » و « العقل » و « النفس » ، الذي يمثل تعديلا لثلائي افلوطين الذي لا يخص الاتية بمكان واضع بينها . فكتاب « الخير المحض » يقحم « الآتية » ما بين « العقل » و « الواحد » ، فهو يصرح ( في القضية الرابعة ) « أن أول مبدع هو « الأثية » ، أذ هو فوق الحس ، وفوق « النفس » وفوق « العقل » ١١٥ . وبناء على ذلك فهو اشمل كائن مبدع ، كما وانه اسمسى الكائنات وأتمها وحدة ، بفضل قربه من « الواحد » الذي منه تحدر بصورة مباشرة ولكنه مع ذلك ايس خاليا خلوا تاما من التعدد ، اذ هو مؤلف مسن المنصرين المتضادين : التناهي واللاتناهي . فبقدر ما هو قريب من « العلة الاولى » ، فهو « كامل وتام وعقل كلَّى القدرة » حاو قي ذاته الفضائل والمثل المقلية في اسمى مراتب الكلية ، وبقدر ما هو بعيد عنها هو عقل وضيع مشتمل على المثل العقلية بدرجة ادنى من الشمول . وعلى ذلك ، فان التعدد ينشأ فيه بداعي الازدواجية التي سبق ذكرها ، وهذا يؤدي ، بدوره ، الى تعدد المثل العقلية ، والمثال الواحد ، عندما بتجلى في العالم الأدنى ، بنشأ منه عدد لا بحصى من الموجودات القابلة له . على ان هــذه الكثرة لا تفسد وحدة الأتية الفعلية ، بداعي أن معلولاتها غير متميزة عنها ، كما تتميز معلولات الموجودات الحسبة عن المثل المقابلة لها . فالاتبة اذن « واحد برىء من الخلل » ، ومتنوع من غير تماس ، فهو لذلك وحدة في كثرة ، وكشرة في وحدة ١١٦ .

## الأتية والعقل

والكائن الثالث في السلتم هو « المقل الذي يرد عند افلوطين ثانيا ، وهو يشارك الانتية في طبيعته ، لانهما كليهما معلولان ، ولانهما كائنان عقليان ، ومعذلك فهما يختلفان عن « الواحد » ، أذ « الواحد » فوق الزمان والدهر ، في حين ان الانتية والمقل هما فوق الزمان الا انهما يوجدان في الدهر ، وهو امد بقساء الكائنات الازلية في العالم المقلي . أما « النفس » ، وهي الكائن الرابع المنبثق من « الواحد » ، فهي دون الدهر ، ولكنها فوق الزمان ، باعتبار انها علسة للزمان وللحركة ، التي هي ملازمة للزمان ( القضية الثانية ) .

## طبيعة الادراك العقلي

ويختلف « المقل » عن « النفس » كذلك باعتبارات اخرى . فهو «جوهر غير منجزىء» لا يخضع لقولات الكم او الحس او الحركة ( القضية السادسة ) . ثم ان طبيعة الادراك فيه مزدوجة ، فهو يدرك ما دونه من حيث هو علة له ، ويدرك ما فوقه من حيث هو معلول له . اما ادراكه للجزئيات المتحدرة منه ، فليس جزئيا بل كليا . اذ ان الجزئي نفسه انما يوجد في « المقل » وجودا عقليا او كليا ( القضية السابعة ) . وعلى هذا النحو يدرك « العقل » جميع الاشياء ، وذلك بالقوة التي يسبغها عليه « الواحد » ، يعدرك « العالم المقل » جميع الاشياء ، وذلك بالقوة التي يسبغها عليه « الواحد » ، فو بادراكه للكائنات الدنيا، فيتم عن طريق ادراك « النفس » للطبيعة ، وادراك الطبيعة لما هو دونها من المخلوقات . وعلى ذلك جاز ان يوصف « العقل » ، بانه « متسلط على كل ما هو دونه من اشياء ، وحافظ لها بالقوة الإلهية الخاصة به ، والتي بها يغدو علة لجميع الاشياء » (القضية الثامنة ) .

والذي يدركه « المقل » هو صور الاشياء ، وهذه الصور في راي صاحب « الخير المحض » ، كما هي في راي افلاطون نفسه ، متفاوتة — ولا بد — في مدى كليتها ، فبقدر ارتفاع مرتبة الكائن المقلي المسين في نظام الكائنات ، يكون مدى شمول الصور التي يحتوبها (القضية التاسمة) ، وهذه المثل ، لما كانت موضوع ادراك « المقل » ، لم يصح اعتبارها مفارقة لجوهر المقل ، وذلك تبعا للقول الارسطوطالي المأثور الذي يستشهد به المؤلف ، وهو أن كل عقل بالغمل هو في الوقت نفسه عقل ومعقول ، وهو في ادراكه للااته يدك جميع الاشياء التي هي دونه على نحو كلي ( القضية الثانية عشرة ) . ومامام « المقل » في سلم الكائنات التي هي دونه انها هو بمثابة المنبع غير

#### الغصل النالث: عناصر من الاظلاطونية الجديدة

المباشر ، ليس من حيث المرفة وحدها، بل من حيث الوجود أو الكينونة الضا. و « العقل » ، نظير « الاول » ، الذي يحاكيه ، بيث جوهره في الاشياء التي هي دونه ، على النحو نفسه الذي يبث به « الواحد » كمالاته في جميع الاثياء ( القضية الثانية والعشرون ) .

## النفس علة صورية ومحركة

ولما كان « الواحد » و « العقل » كلاهما فوق الزمان والحركة ، فان « النفس » التي اوجدها « الواحد » بوساطة « العقل » هي في الاصل مبدأ الحركة والزمان . فهي تحرك الكرة الاولى (كرة السماء) ، وكذلك سائسر الكرات الطبيعية (كرأت الكواكب) . وهي في الوقت نفسه علمة حركة الكرات وسبب فاعلية الطبيعة ( القضية الثَّالثة ) . وبما انها تقوم على تخوم العالم العقلي ، فهي بمثابة جسر بين عالم « الجواهر العقلية التي لا تتحرك » وعالم الكائنات المتحركة الحسية . وبما أن هذه الكائنات قائمة في « النفس » بوصفها صور الاشياء و مثلها الكلية ، فمن الجائز أن يقال عن « النفس » أنها « العلة الصورية » للكائنات الحسية . وبما أن « النفس » مبدأ الحركة المبثوثة في تلك الكائنات ، جاز كذلك ان يقال عنها انها « علتها الفاعلة » . والواقع أن المؤلف يصرح بقوله : « اعنى بالنفس القوة التي توجد الاشياء الحسيَّة ٨ (القضية الثالثة عشرة) . على أن هذه القوة الفاعلة أو الخالقة في النفس ، لا ينبغي ان تشبه بالقوى المادية او الطبيعية ، اذ مسن شأن النفس أن تحتوى كائنات طبيعية حسية متحركة على نحو موحد واحد ، في حين أن الكائنات العقلية التي لا تتحرك ، إنما توجد فيها عر ضا ، على نحو متغم ومتكثر (القضية الثالثة عشرة) .

## الكائن الاول فوق العقل

يدعو المؤلف احيانا الواحد الذي يقوم على راس نظام الكائنات التي تتحدر ابدا منه « الكائن الاول » ، واحيانا اخرى « الملة الاولى » ، او « الكائن الحق الواحد » ، او « الخير المحض » ، و بناء على هذا التفاوت في التسمية ، فإن القارىء ليتساءل ما أذا كان المؤلف ، شأن الكثيرين من المؤلفين الصوفيين ، لا يهدف الى التشديد على أن «الواحد» لا صورة له ولا اسم . فالواحد الذي هو مبدا لجميع الاشياء ، والكائن الذي لا كائن آخر فوقه ، اقتضى أن يكون ابدا ممتنعا على الادراك المقلي ، ذلك

#### الياب الاول: تراث اليونان والاسكندرية والمشرق

لان الاشياء لما كانت صنفين: محسوسات ومعقولات ، وكانت الاولى موضوعا للحس والخيال ، والاخرى موضوعا للحس والخيال ، كان « السبب الاول » فوق هذن النوعين ، فتعذر بالتالي على الحس او العقل ادراكسه ، وانما يستطاع استنتاج كونه موجودا من تأمل الكائن المعلول الاول ١١٧ ، اعنسي « العقل » ( القضية الخامسة ) ،

وبرهان آخر يورده مؤلف « الخير الحض » على تعالى « الواحد » هو ان « البدأ الاول » انما هو وراء اللانهاية وفوق الكمال . في حين انه يقرن بين هذين الاعتبارين و « العقل » ( القضية الخامسة عشرة ) . ذلك لان الكامل ، لما كان قائما بذاته ، كان غير جدير باحداث أي شيء آخر ( القضية الحادية والعشرون ) ، واللامتناهي هو مبدأ التسلسل المستمر في ما دونه لا غير .

## حدوث الانبثاق واستمراره

ان السر في انبثاق الاشياء من « الواحد » انما هـو ، كما رأى كـلا الخلون وا فلوطين ، كون « الواحد » هو « الخير الاسمى » الـذي يبـت خيريته او انتيته ضرورة في جميع الاشياء على نحو متماثل . لكسن الننوع انما ينشأ من اختلاف الملكات في الاشياء وتفاوت طبائمها ، مما يجملها تتلقى الخيرية المتماثلة والمتفجرة من « المبدأ الاول » بطرق متباينة ومقادير متفاوتة ، وهكذا ينشأ التفاوت في عالم الحسن ، ولولا ذلك لكان مبدأ الوحدة السامي عاما فيه ١١٨ .

ان دوام بقاء الاشياء ، فضلا عن احداثها ، انما هو ناشىء عن «الواحد» الذي يحفظ نظام الكون ويديم بقاءه ، وذلك بالفعل نفسه الذي به اخرجها الى الوجود . « فالواحد » يصون الكون ويدبره على نحو فائق خسال مسن النقص ، اذ هو ذاته بريء من التركيب ( القضية التاسعة عشرة ) .

## سائر صفات الواحد

اما صفات الواحد الاخرى ، التي يتوقف عندها المؤلف ، فيقتضي ذكرها بايجاز في ما يلي : انه قائم بداته ( القضية العشرون ) لا اسم لله ( القضية الواحدة والعشرون ) ، كلي " العلم وكلي " التدبير ( القضية الثانية والعشرون ) ، موجود في كل مكان وداخل في جميع الاشياء ( القضية الثالثة والعشرون ) ، بريء تعاما من التركيب ( القضية الرابعة والعشرون ) ، غي قابل للفساد ( القضية الخامسة والعشرون والسادسة والعشرون ) . بسيط

#### الفصل الثالث: عناصر من الافلاطونية الجديدة

لانجري عليه النجزئة ( القضية السابعة والعشرون ) . وهو المبدأ الاقصى لكن وحدة ولكل كيان في العالم ( القضية الواحدة والثلاثون ) .

## الافلاطونية الجديدة الاسلامية

هذان المؤلفان في الافلاطونية الجديدة يحتويان فعلا على جميع المناصر الجدرية التي دخلت في الافلاطونية الجديدة الاسلامية : فمن تسامى « المبدا الاول » او الله ، وتحدر الاشياء منه ، وانبثاقها عنه ، الى دور « العقسل » كاداة لله في خلقه ، وكحيز لصور الاشياء ، ومصلر اشراق على المقسل الانساني ، ثم وضع « التفس » على تخوم عالم المعقولات ، وكونها الحلقة الواصلة ، او الافق الرابط ما بين العالم العقلى والعالم الحصى ، واخيرا الاحتقار للمادة من حيث هي احط المخاوقات المنبقة من « الواحد » والحلقة الاخترة في المسلسل الكوني .

وهنالك مستندات اخسرى اقل اهمية ، تشرح او تفصل مسادىء الإنلاطونية الجديدة نفسها في ما يتصل بنظرية الانبثاق وتسامي « المسدا الاول » . وهي تعكس الروح الانتقائي الذي شاع في المهد اليونائي المتأخر ، كما يمثله فر فوريوس (ت ٣٠٠) ويامبليخوس (ت. ح. ٣٠٠) ، وسريانوس (ت ٣٠٠ ) . وسمبلقيوس (ت ٣٣٠ ) . وهذا ما تتصف به مثلا رسالة « في العلم الالهي » المنسوبة الى الفارابي ، ورسالة اخرى منسوبة الى عبد اللطيف البغدادي ، فضلا عسن سلسلة مستفيضة من المقتطفات المنسوبة الى « الشيخ اليوناني » ( افلوطين ) ١١١ .

## الفصرالابع

## المؤثرلات اللفائرسية والطنديي

## المنقولات الهندية

أن العرب مدينون لليونان دينا ثقافيا كبيرا ، ومع ذلك فان المؤتسرات الفارسية والهندبة كان لها شأن ايضا ، لا سيما في العلوم الرياضية والطبية ، وفي النظم السياسية ، وكان اتصالهم بهاتين الثقافتين ، في وقت مبكر هيو القرن الثامن .

وقد سبق لنا القـول انه كان من الكتـب الاولى التي ترجمـت الى العربية ، كتـاب سدهنتا ( السندهند ) لمؤلف برهما غوبتا ،Brahmagupta العربية ، التي وضعها الغزاري ، دورا هاما في نشوء علم الفلك الاسلامي ١٢٠ . وهنالك عدد من المؤلفات الطبية الهندية ، ترجمت في عهدي المنصور والرشيد الى العربية ، باشارة من الوزير الفارسي الكبير بعيى البرمكي . والمصادر العربية تشهد لهذا الوزير بأنه ادى خدمة حاسمة لقضية التقدم العلمي والثقافي في اوساط العرب ١٢١ .

على أنه لا يبدو أن اهتمام المسلمين بالجانب الفلسفي من تراث الهند كان من الاتسساع بمقدار اهتمامهم بفلسك الهنود وطبهسم . لكن مسدى معرفتهم بهذا التراث قد يقاس بما ورد في رسالة لا يُعرف واضعها في لا ملل الهند واديانها ٤ ، كانت متداولة بين العرب في اواخر القرن الثامن . وابس النديم ، الذي اورد هذا الخبر في فهرسته ، يذكر أنه رأى نسخة من هذه الرسالة بخط الكندي ١٢٢ ، فيلسوف العرب الكبير ، الذي سبق لنا أن اشرنا مرارا إلى اهتمامه بالؤلفات الفلسفية والكلامية . وهنالك مؤلفسات اخرى ذات طابع اخلاقي او ديني ذكرها الؤلف نفسه ، او اقتبس منها ، في المرى معتقدات الهنود الدينيسة ، واثبتها في لائحة الكتب الهنديسة والفارسية واليونانية ، التي عمر فها العرب ، في موضوع فلسفة الاخلاق ١٢٣ .

## ضآلة الاثر الهندي

فاذا تطرقناً الان الى ما هو الصق بالفلسفة من عناصر الفكر الهندي ،

مما يحتمل أن يكون له أثر في الفكر العربي ، فأننا ندهش ، فورا لقلة هــذه المناصر وتفاهنها ، متى قوبلت بالتيار الفكري الزاخر السذي تحدر مسن المصدر البوناني . فالكاتب المسلم البارز في شؤون الهند ، وهو البسيروني (ت ١٠٤٨) ، خصص في كتابه « تحقيق ما للهند من مقولة » ١٢٤ السدى الفه سنة .١.٣ ، عدة فصول لمسائل فلسفيسة ودينية . لكس حديث البيروني جاء متأخرا ، فتعدر لذلك ايصال اي أثر حاسم الى فلسفة العرب في مراحل تكو تها . على انهذا الفلكي المسلم الكبير يشيد بعالم مفمور جدير بالاهتمام ، هو الايرنشهرى ( النصف الثاني من القرن التاسع ) ، فينعته بانه الكاتب الرحيد الذي التزم الوضوعية في حديثه عن عقائد الهنود الدبنية ١٢٠ . لكن الكتب التي أسندها ألى الايرانشهري المصدر الثاني الوحيد الذي تحدث عنه ، وهو المؤلف الفارسي الاسماعيلي ناصر خسرو (ت ١٠٦١) ، لم تبلغنا لسوء الحظ ١٢١ . بيد أن اقتران اسمه باسم الرازي ، وهو من اعظم الشخصيات في تاريخ الفلسفة والعلوم الاسلامية ، يزكى اهميته في تاريخ البدع الدينية الفلسفية في الاسلام ، ويضفي على اسمه رونقا خاصا بسين ارباب النفوس القلقة الباحثة عن الحق ، في غضون القرن التاسع . فساذا صح ما قاله ناصر خسرو ، من ان الرازى اخذ عن الايرانشهرى بعض ارائه في المادة والمكان والزمان ، جاز ان ننشد في تعاليم الايرانشهرى الفلسفية مُؤثرات هندية محتملة في فلسفة المسلمين . لكن هنالك إشكالا يزيد الامر تعقيدا ، هو ان الرازي أدى عن جراته الفكرية الثمن المعروف ، وهو مصير الجانب الاكبر من انتاجه الى النسيان . ومع ذلك فقد بقى لنا من اثساره الفلسفية ما يكفي لاعادة بناء رايه في العالم والأنسان ، بصورةً مقبولة . وابرز ظاهرة لرابه في الانسان والعالم هي اعتقاده بوجود خمسة مبادىء ازليسة تستوعب جميع ظواهر العالم ، وقوله بتكوّن الاجسام من ذرات . ثم ما قد يكون من الناحية الاسلامية اجرا ارائه ، وهو اعتقاده بتناسخ الارواح . ومع ان تأثير افلاطون وفيثاغورس ههنا لا شك فيه ، فان بعض اظلال نَظريته في النفس وتناسخها ، وفي الزمان وتركيب المادة ، يتعذر تفسيرها بما يفسى بمجرد الاستناد الى الفلسفة اليونانية ، وعندها يتحول النظر الى احتمال ردها الى الاثر الهندى ١٢٧ .

## مواطن الاثر الهندي

كان المذهب الدري ، في غير تعليم الرازي ، واسع الانتشار بين المتكلمين

#### الفصل الرابع : المؤثرات الفارسية والهندية

المسلمين . فقد وضع هؤلاء المتكلمون في ردهم على النزعة الارسطوطالية ، نظرية ذرية قائمة بداتها ، مؤداها ان المالم يقوم على ثنائية اساسية هي ثنائية الجوهر والعرض؛ لم تلبث أن قرنت بمذهب أهل السنة . فقد قبل متكلمو المسلمين المذهب الدرى في المادة والكان والزمان بما يشبه الاجماع ، واقاموا على اساسه نظاما كلاميا محكما ، يقوم على راسه سيد مطلق السلطة هو الله تعالى ١٢٨ . وسنعود الى بحث هذه النظرية مفصلا ، لكن من الجديسر بالملاحظة الآن أن بعض مفارقاتها للاصول اليونانية في نظرتها الى طبيعة الزمان والمكان والاعراض ، وقابلية الجواهر والاعراض للغناء ، تعكس على ما بيدو ، مؤثرات هندية . فالفرقتان البوذيتان : فابهاشيكا (Valbhaahika) وساوترنتيكا (Sautrantika) ، والطائفتان البرهميتان: نيايا (Nyaya) و فاشباشيكا (Vaishashika) ، وكذلك شيعة حانسا (Jaina) ، كانت جميعها قد وضعت ، في غضون القرن الخامس ، مذهبًا ذريا مستقلا ، على ما يظهر ، عن المدهب اليوناني ، بسطت فيه التعاليم اللربة في المادة والزَّمان والمكان ، ورسخت الاعتقاد بطبيعة العالم الفائية الناجعة عن كونه مركبا ١٢٩ . اما الاعراض ، فقد غدت في اعتبار المتكلمين السلمين طبقة مميزة من الموجودات ، عر"فت اجمالا بأنها كل ما يطرا على الجوهر . وهي ، كالاعراض في نظام الاشاعرة ، ليست ذات قدرة ذاتية على البقاء ١٢٠ .

وهنالك مشابهات اخرى عديدة جديرة بالذكر ما بين النظرية الذربة الاسلامية والنظرية الدربة الاسلامية والنظرية الهندية ، وما تنظويان عليه من مضامين وربما كان من اهم السمات المستركة بين النظريتين ، التدليل على اتصاف الكسون بالزوال ، وصفة الامكان المتافيزيقية الاصيلة فيه ، وكلا الاعتبارين من الفكر الاسلامي والهندي في الصحيم .

## معالم اخرى من الاثر الهندي

وهنالك شواهسد اخرى تثبت اطلاع العرب على الفكر الهسدي . فالؤلفون المسلمون ينسبون الى فرقة هندية تعرف عندهم بد « البراهمة » الرأي القائل بأن النبوة ، او ارسال الرسل من لدن الله ، ليست ضرورية اطلاقا . لذلك فان الرسائل الكلامية بوجه العموم تخصص مجالا رحبا للتدليل على وجوب النبوة ، معارضة لهؤلاء البراهمة وللمفكرين المقليين اللابن يذهبون الى ان العقل لا يفتقر الى عون سماوي، فهم بفضله يستطيعون الاستفناء جملة عن الوحى .

وفي المصادر العربية ذكر لفرقة هندية غامضة تعرف بـ « السمنية » كان لها ، على ما يبدو ، اتباع من بين المسلمين . والمعروف عن هذه الفرقة قليل جدا ، لكن المهم بشأنها ان متكلمي العرب ، الذين لم يكونوا على علم كاف براء المشككين من فلاسفة اليونان ، كانوا في نطاق نظرية المعرفة ، يعتبرون اتباع السمنية حملة لواء النزعة اللاادرية او التشكيكية القائلة ان اية معرفة لما يقع فوق متناول الحس ضرب من المحال ١٢١ .

## الاثر الفارسي والاخلاق

كذلك كان التأثير الفارسي في الفكر الفلسفي الاسلامي محدودا ، قد اقتصر على بعض الاقوال المانورة في الحكم والاخلاق خاصة . ونحن مدينون لاحد نقلة العهد الباكر ، هو المترجم الفارسي ابن المقفع ، باخراج ترجمة ممتازة الى العربية عن البهاوية لكتاب حكايات فريد، هو « كليلة ودمنة » ، وضع اصلا باللغة السنسكريتية منسوبا الى بيدبا الحكيم الهندي . ولقد شغلُّت هذه الترجمة ، ولا تزال ، مقاما رفيعا في تاريخ النشر العربي ، وفي الارشاد الاخلاقي . وهنالك تراث زاخر من الادب الحكمي ينسب أكثره الى جماعة من الحكماء بينهم انوشروان وبزرجمهر وكسرى ، تسربت في وقت ما وعلى نحو ما ، إلى العربية من أصول فارسية . ومن المحتمل أن يكون بعض الؤلفين الفرس ، الذين كتبوا في القرن العاشر ، قد شعروا بالحاجـة الى تصنيف مجموعات من الحكم الاخلاقية والدينية ، لكي يعززوا \_ في غمرة المشادة القومية بينهم وبين العرب ــ ادعاءهم بأن الفرس القــدماء كانوا اندادا لليونان او المرب في مضمار الاقوال الحكمية · ولدينا مجموع هام من هذا النوع منسوب الى الفيلسوف الفسادسي مسكويه (ت ١٠٣٠) عنوانه المترجم عن البهلوية « الحكمة الخالدة » ، ويشتمل في ما يشتمل على نصائح وارشادات ، وجهها الملك اوشهنج الى ابنه في العصور القديمة « او بميد الطوفان» . فالحكم الاخلاقية التي خُلفها هؤلاء الحكماء الفرس والمرب واليونان البارزون ، امثال انوشروان ، ولقمان ، وهرمس ، وديوجينيس ، وكثيرين غيرهم ، قد ضمتها مسكويه في مجموعة ١٣٢ .

وهنالك رسائل اخلاقية اخرى وضعها مؤلفون يتحدرون من اصل فارسي ، لم تكن اقلها اهمية رسالة لابن المقفيع في الادب ، تعرض لقضايا مختلفة ، مثل كيفية تصرف المرء مع عشرائه ، او مع رؤسائه ، وطبيعة الفضيلة وما شابه . . . وهي مفرغة في اسلوب خطابي منعق ، عمل ابن المقفع الفارسي به على منافسة المنشئين العرب ١٢٢ .

٦.

#### القصل الرابع : المؤثرات الفارسية والهندية

## الردود على الهرطقة المانويه

وفي نطاق الغكر النظري اقتصر الاثر انفارسي او كاد على المسائل الدينية والفلسفية النابعة من المانوية ١٢٤ ، والتي اصابت ، على ما يبدو ، وراجا كبيرا بين المؤلفين العرب ، فمن اشرس الردود على الهراطقة الذين دعاهم الفرس «زنادقة» ، تلك التي وجهت ضد المانوية ١٤٠ ، وهذه الردود بحد ذاتها تدل على مدى انتشار المانوية في الفكر الاسلامي ، اذ قد يتردد صداها في الانتاج الادبي الخالص ، فضلا عن المؤلفات الفلسفية والمناقشات الكلامية. ومن العبث ان نقدم على عرض تاريخي مجمل لتيار من الافكار نكاد نلتيه عند كل منعطف من منعطفات الحياة الفكرية في الاسلام . ذلك لان الفلاسفة المحترفين انفسهم لم يتحرروا من مؤثراتها ، فكانت من ثم اكثر مناقشاتهم المائة الوحدانية الالهية تفترض معارضة الهرطقة المانوية .

## اسهام الفرس في النهضة الفكرية

ومع ان العناصر الفلسفية الفارسية كانت ، نسبيا ، قليلة الاهمية في الفكر الاسلامي ، فلا بد من التذكير بأن ما اداه الفرس الى الفكر الفلسفي في الاسلام ، انما جاء على يد جيل جديد من مفكريهم و فلاسفتهم ، فهؤلاء ، بعد ان تشربوا افكارا يونانية والمتوا بجانب ضئيل من الثقافة الفارسية القديمة ، كتب لهم ان يتركوا على تاريخ الفكر الاسلامي طابعا لا يمحى ، ولقسد برز كاره هم الى حد ان اشهر الذين تألق نجمهم من علماء المسلمين بعد سنة . ٧٥ كانوا في الفالب من اصل فارسي ، فكان منهم اشهر لذوي وهو سيبويسه الرازي ، واكبر متكلم وهو الغزالي ( ١٦٠ - ١١١١ ) ، واقد كان بينهم وبين الرازي ، واكبر متكلم وهو الغزالي ( ١١١١ ) ، ولقد كان بينهم وبين العرب منافسة ازدادت فاعلية وحد"ة بعد تولي العباسيين للخلافة سنة المرب منافسة ازدادت فاعلية وحد"ة بعد تولي العباسيين للخلافة سنة المرب منافسة الداني المناخ النقافية ودنانتهم الاسلامية ، لكن المناخ النقافي في ذلك المهد تميز بضعف الروابط وديانتهم الاسلامية ، لكن المناخ اللذي جمع بين الفرس والعرب ، وحمل معظمهم على ان يسخروا له جميع قواهم وماتيهم الفكرية ،

### حواشي الباب الاول

Duval, Histoire d'Edesse, p. 162, and Wright, History of Syriac : انظر ) Literature, pp. 61 f

Georr, les catégories d'Aristote dans leurs versions : انظر : Syro-arabes, p. 14; Baumstark, Geschichte der Syrlschen Literatur, p. 101; Wright, History of Syriac Literature, pp. 64 f.

، ١٥٩ منظر ابن ابي اصبيعة ، عيون الانباء ، ج٢ ، من ١٢٤ وقابل ادناه ص ١٥٩. Georr, Les catégories d'Aristote dans leurs versions syro-Arabes, p. 14;

} للاطلاع على انتاج الراهب بعقوب أنظر : Duval, Histoire d'Edesse, pp. 244-51

Georr, Les catégories pp. 25 f. Duval, La littérature syriaque, p. 257; Wright, History of Syriac Literature, p. 138

Georr, Les catégories, p. 27; Baumstark, Geschichte, pp. 248-56. م د وقد انكر ربت Wright نــة الكتاب الاخير الى يعقوب الرهاوي ، انظر History of Syriac Literature p. 91, notes

Wright, History of Syriac Literature, pp. 155 ff : انظر γ Duval, La littérature syriaque, pp. 258 ff.

Rénan, De philosophia peripatetica apud syros, p. 33. : انظر : ٨

إن العبري ) مختصر تاريخ الامه ) ص ١٣. وما يعد ) و Hittl, History of the Arabe, p. 309, 365, 373 f.

١٠ ابن النديم ، الفهرست ، ص ٣٥٢ وما بعد .

١١ ابن النديم ، الفهرست ، ص ٦١ ، وصاعد ، طبقات الامم ، ص ١٨ ، ٦٠ .

۱۲ حول هذا الموضوع بحث نقدي لروسكا ، انظر : Ruska, Arabischen Alchemisten, p. 8 f.

۱۲ ابن جلجل ، طبقات الاطباء ، ص ۲۱ ، ابن المبري ، مختصر ، ص ۱۱۲ ، الفهرست ص ۲۷) ، القنطي ، تاريخ الحكماء ص ۳۲ وما بعد . Hitti, History of the Araba, p. 309, 365, 373 f.

۱۲ الفهرست ، ص ۱۷۸ ، ومن الذين نقلوا عن الفارسية : النوبختي والحسن بن سهل المنجم واسحق بن يزيد وزادويه ، وبهرام (الصدر نفسه ، ص ۳۵۰ ـــ ۳۵۰) .

القفطى ، تاريخ الحكماء ، ص ٢٠٠ وصاعد ، طبقات الامم ، ص ٢٩ . انظر مخطوط دم ٢٣٠ في جامعة القديس بوسف \_ بروت ، قابل :
 لاتم ٢٢٨ في جامعة القديس بوسف \_ بروت ، قابل :
 Kraus, Rivista degli Studi Orientali, 1934, No. 14, pp. 1-20.

- ۱٦ ابن المبرى ، مختصر ، ص ١٣٥ وما بعد .
  - ١٧ المسدر تقسه ) ص ١٢١ ــ ١٢٥ ٠
    - ۱۸ الفهرست ، ص ۱۵۴ ، و

Dunlop, The Translations of al-Bitriq and Yahya (Yuhanna) b. al-Bitriq in Journal of Royal Asiatic Society, 1959, pp. 140 f.

- ١٩ المسعودي ، مروج الذهب ، ج ٨ ، ص ٢٩١ ٢٩٢ ٠
- ٢٠ مختصر ، ص ١٣١ . قابل : ابن ابي اسيبعة ، عيون الانباء ، ج١ ، ص ١٧٥ ، وابن جلجل ، طبقات الاطباء ، ص ١٦٠ ، والقفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٢٨٠ .
  - ۲۱ انظر ادناه .
- Hittl, History of the Arabe, p. 384. '۲۲ والفهرست ، ص ۲۵] ، وابن جلجل ، طبقات الاطباء ، ص ۱۵ – ۱۱ .
- ۲۲ صاعد ، طبقات الام ، ص ۲۹ ـ . ه ، القفل ، تاریخ الحکماء ، ص ۲۷۰ ، المسعودي ، مروج اللعب ، ج ۸ ، ص ۲۱۰ – ۲۱۱ ، القهرست ، ص ۳۱۵ .
  - ۲۱ الفهرست ، ص ۳۹۵ ۰
  - ٢٥ الفهرست ، ص ٣٩٦ ، القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٣٣٧ .
    - ٢٦ الفهرست ، ص ٣٩٦ ٣٩٧ .
  - ٢٧ ابن المبري ، مختصر ، ص ١٢٨ ، ابن جلجل ، طبقات الاطباء ، ص ١٧ .
- ٢٨ الفهرست ، ص ٣٥٨ ، انظر ايضا : المسمودي ، التنبيه والاشراف ، ص ١٦٣ ،
   التفطر ، تاريخ الحكماء ، ص ١٣١ ، ١٨ .
- Steinschneider, Die Arabischen Ubersetzungen, pp. 58 f.
  - ۳۰ الفهرست ، ص ۳٦۱ ۰

۳۱ قابل:

- Duniop, «Translations», p. 145.
  - ٣٢ المرجع نفسه ، ص ١٥٧ ، وابن جلجل ، طبقات الاطباء ، ص ١٧ ١٨ ٠
    - ۳۳ انظر اعلاه ، ص ۳۳ .
- ٣٢ الفهرست ، ص ٣٩٧ \_ ٣٩٣ ، ٣٥٣ ، القفطي ، الديخ المحكماء ، ص ٣١٥ \_. ٣١٦ ، ٤١] وما يعد .
  - ٣٥ المعودي ، مروج اللهب ، ج٧ ص ٣٨ ١٣ ٠
    - ٠ ١٧ الفهرست ، ص ١٧٤ -
- ٣٧ انظر على سبيل المثال : المسعودي ؛ مروج اللحب ؛ ج٧ ص ٧ ــ ١٠ ، ٢٩ وما بعد.
  - ٣٨ مروج الذهب ؛ ج٧ ؛ ص ٣٨ وما بعد ؛ السيوطي ؛ تاريخ الخلفاد ؛ ص ٣١٠ ٠

- ٢٦ الصدر تقيه ) ص .) وما بعد .
- Hitti, History of the Arabs, p. 429, Patton, Ahmad b. Hanbal ; واجع ( and the Mihna,p. 50 f.
  - ١) الفهرست ، ص ٣٥٣ ، ابن ابي اصيبعة ، عيون الانباء ، ج1 ص ١٨٦ ١٨٧ .
- ۲) الفهرست ، ص ۳۵۳ \_ انظر ایضا القفطي ، تاریخ الحکماء ، ص ۹۷ \_ ۹۸ ، وعیون الانباء ، ج۱ ص ۱۸۷ ، حیت تجد الخبر نفسه .
  - ۲) انظر مخطوط ایاصونیا ، رتم ۳۱۳۱ ، حقق هذه الرسالة وترجمها برخستریسر انظر

Bergstraesser, «Uber die Syrischen und Arabischen Galen-Uebersctzungen» in Abhandlugen fur die Kunde des Morgenlandes, XVII, 2. See also: XIX, 2.

- )؛ فى مخطوط اباصوفيا ، وعند برغستريسر رسالة جالينوس ( في طبقات المتعلمين ) .
   من ۲۲ .
  - ه} مخطوط الاصوفيا .

«Uber die Syrischen», p. 5.

- ٦} قابل برفستريسر:
- ٧) المرجع نفسه ، وابن ابي اصيبمة ، عيون الانباء ج١ ص ١٠١ .
  - ٨} الظاهر أن رواية هذا المخطوط مشوشة ، قابل :

Bergstraesser, «Uber die Syrlschen», p. 5 f. Walzer and Kraus, Galeni Compendium Timaei Platonis, pp. 18 ff.

- ٩] الفهرست ، ص ٢٥٧ وما بعد و ١٩] ، والقفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ١٣١ .
  - ه الفهرست ، ص ه۳۹ وما بعد .
  - ١٥ الفهرست ، ص ٣٦٦ ، والقفطى ، تاريخ الحكماء ، ص ٣٥ .
    - ۲ه الغهرست ، ص ۲۵۸ ، ۳۱۱ ، ۲۲۲ .
      - ٣٥ الفهرست ، ص ١٧) .

)ه المؤلفات الفلسفية التي يعود نضل ترجمتها اليه هي كتاب الاخلاق الجالينوس ،
 ومقدمة علم المنطق ، له ايضا ( انظر الفهرست ، ص ١١) ) .

- ه ه ترحمه الى الإلمانية أو. مركل K. Merkle, Leipzig, 1921.
  - ٦٥ الفهرست ؛ ص ٢٢٤ ؛ وابن ابي اصيبعة ؛ عيون الانباء ج٢ ؛ ص ٢٠٠ ،
    - ٥٧ ميون الانباء ، ج١ ص ١٦٢ ، والفهرست ، ص ٢١] .
      - ٨٥ شيخو ، مقالات فلسفية ، رقم ١١ .

٥٩ الفهرست ؛ ص ١٥) ؛ ابن ابي اصبيعة ؛ عيون الانباء ؛ ج١ ص ١٥٥ ؛ القفطي ؛ تاريخ الحكماء ص ٢٦٢ .

١٠ القفظي ، تاريخ الحكماء ، ص ٣٨ ــ ٣٩ ، ٠) .

٦١ القهرست ص ٣٦٨ ،

۱۲ الراجع ان النص المربى لكتاب القياس من وضع ليودورس ابو قرة (ت ۲۱) تليك يوحنا الدمشقي واسقف حران (القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ۲۱ ، الفهرسته ، ص ۲۲۱) Walzer and Kraus, Galoni, p. 99.

٦٣ قابل: القفطي ؛ تاريخ الحكماء ؛ ص ٢٧٨ ، ٣٢٣ ، والفهرست ، ص ٣٨٢ ،

٦٤ ابن رشد ، تفسير ما بعد الطبيعة ، الجزء الخامس ، القسم الاول ص ١٢٢ .

ه٦ القفطي ؛ تاريخ الحكماء ؛ ص ٣٦٦ ؛ الفيرست ؛ ص ٢٤٨ وفي اماكسن هديدة ؛ ومخطوطة المتحف البريطاني ؛ القسم الشرقي ؛ رقم ٨٠٦١ ؛ Périer, Yahia b. 'Adi, pp. 71 f.

٦٦ القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٢٦٢ .

٦٧ القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ١١٦ ـ ١٢٠ ، ونجد فيه جدولا باثار ثابت بن قرة .

١٨ نشره الاهواني في القاهرة ١٩٥٢ .

۱۹ القفطی ، تاریخ الحکماء ، ص ۳۱ وما بعد ، ۱۵ ، ۲۵ وه ۱ این ایی اصبیمهٔ ، عیون الانباء ، ج۱ ، ص ۱۳۲ ، انظر ایضا : بدوی، منطق ارسطو ، ج۲ ، ص ۱۷۷ــ۱۷۲ ، وم<del>خطوط</del> مکتبة الاسکوریال رقم ۷۸۸ ( ورفة ۲۱ – ۷۱ ، ۱۰۰ – ۱۰۲ ) ،

٧٠ الفهرست ، ص ٣٨٣ وما بعد ، القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٢١٦ .

(٧ الفهرست ، ص ٣٨٤ ، القفطي ، تاريخ الحكماء ص ٣٤٦ ، ابن ابي اسيبعة ، ميون الانباء ، ج١ ص ٣٣٥ وما بعد .

٧٢ ابن ابي اصبيحة ، عيون الانباء ، ج١ ، ص ٣٢٣ ، القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ١٦٤ ، الفهرست ، ص ٣٨٤ .

٧٣ الكندي ، اول فيلسوف عربي مبدع ، توق حوالي سنة ٨٦٦ ، وهذا يستنبع ان يكون اسطات هذا قد عاش حوالي هذه الفترة .

٧٤ هذا الكتاب هو حتما الكتاب الثاني مشر من « ما بعد الطبيعة » ) (11 اهترنا ان
 ١١ الكتاب الإلف الكبرى . ٨ وكتاب الإلف الصغرى . ٨ الذي الحق به .

٥٧ الفهرست ، ص ٣٦٦ . قابل القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ١١ - ٢٢ .

٧٦ يدو ان العرب لم يعرفوا الكتاب الحادي عشر (ك) وهذا يستنتج من كسلام ابن النديم الذي يدهر كتاب اللام الحادي عشر ، كما مر ، وهو ما يبدو من تفسير ابن رشد أيضا. ٧٧ اظر اعلاء من ١) .

```
۷۸ تابل
```

Badawi (ed.) Plotinus apud Arabes, p. 1-64. Kraus, (Piotin chez les Arabes >, Bull, de l'Institut d'Egypte, 23 (1941), p. 267. Cf. English version, Plotini Opera II, ed. Henry and Schweyzer (Henry) نشہ الیہ فیما بعد باسم

Duhem, Le système du monde, IV, 325.

٧٩ تايل

٠ ٨ الفيرست ، ص ٢٦٧ .

۱۸ قابل:

Anawati, < Prolégomènes à une nouvelle édition du De Causis Arabe >. Mélanges Louis Massignon, pp. 75 ff.; also Duhem, Le système du monde, IV. 332.

٨٢ الفهرست ؛ ص ٣٧١ ؛ القفطي ؛ تاريخ الحكماء ؛ ص ٢٥٨ ،

٨٣ الفهرست ، ص ٣٦٦ ، القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٢٢ .

٨ انظر 3 أثولوحيا ٤ في : بدوى ، اللوطين عند العرب ، ص ٦ ، والترحمة الإنكليزية

. مقابلة للنص اليوناني Henry, Plotint Opera, II.

(Henry, p. 219). ه۸ بدری ، ص ۱۹

(Henry, p. 219 f). ٨٦ المرجع نفسه ، ص ١٨ وما بعد

(Henry, p. 221). ٨٧ الرجم نفسه ، ص ٢٠

(Henry, p. 225 f.). ٨٨ الرجم نفسه ) ص ٢٣ وما بعد

۸۹ بدری ، ص ۲٦ (Henry, p. 231).

(Henry, p. 231). ۹۰ بدری ، ص ۲۷ وما بعد

(Henry, pp. 63 f). ۹۱ بدوی ، ص ۳۸ الخ

٩٢ الاشارة هنا الى رأي امبدتليس وفيشاغورس واتباعهما ، قابل ارسطو ، كتاب النفس ، ١ ، ٨٠ } ١

(Henry, pp. 207, 199 f.). ۹۳ بدوی ص ۹۳

١٤ أي ارسطو واتباعه ، راجم : De Anima II, 412 b5,

(Henry, pp. 209 f). ۵۹ بدری ، می ۵۵

**۱۳ بدوی ، س. ۱۳** 

(Henry, p. 385).

۱۷ المرجم تفسه ، ص ۱۳ وما بعد (Henry, pp. 383 f.).

۹۸ الرجم نفسه ، ص ۱۱۳ .

(Henry, pp. 273 f.).

٩٩ الرجم نفسه ، ص ١١٤

١٠٠ المرجع نفسه ،

١٠١ المرجع نقسه .

(Henry, pp. 291 f.)

۱۰۲ المرجع نفسه ، ص ۱۳۸

ان المؤلف الذي يصف «الاول الطلق» احيانا بأنه تمة الكمال ، يعارض نفسه بادمائه همنا أنه فوق الكمال ، وهو عادة يشير الى «الاول» بأنه اسمى من «الكائن النام الاول» ، يعنى « المقل » .

(Henry, p. 293).

١٠٣ بدويص ١٣٦ الخ

). الرجم نفسه ، ص ١٦٦ وما بعد ، (Henry, pp. 293 f.).

ه ۱۰ المرجم السابق ، ص ۱۲۷ وما بعد ، (Henry, p. 295).

(Henry, pp. 441 f.).

١٠٦ الرجع نفسه ) ص ١٣٩

1.9 المرجع السابق ص ١١٦ ، ١١١ ، ١٤٢ ، ١٤٢ ، ١٤٢ ، ١٠٤ (Henry, pp. 273, 447, 449).

(Henry, p. 459). ، ۱۵۱ ، من ۱۵۱ ، الرجم نفسه ، ص ۱۵۱

(Henry, p. 449, 389).

١٠٩ المرجم نفسه ، ص ١٤٢ ، ١٥٧

الفهرست ، ص ۲۹۷ ، ابن ابي اصيبعة ، هيون الإنباء ج۱ ، ص ۱۹ ، انظر ايضا
 Anawati, «Prolégomènes», p. 77-78.

۱۱۱ تابل: البيهتي ، ۵ منتخب صوان العكمة ، مغطوط بودليان Bodlelan مارش رتم ۲۹ه ، ومغطوط كربرولو Koprulu رتم ۹.۲ .

۱۱۲ الفهرست ، ص ۳۲) ، القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ۲۷۵ ، ابن ابي اصبيعة ،
 عيون الانباء ج۱ ، ص ۲۱۹ .

۱۱۳ البيوني (ت ۱۰۶۸) اتنبس مقطعين من هذا الكتاب في كتابه 3 تحقيق ما للهند من متولة c ، انظر ص ۱۷ و ۳۲ .

اللاطلاع على خلاصة القضايا الاثنتين والثلاثين التي شبلها الكتاب انظر الطلاع على Hauréau, De la phe. scholastique, I, 384-90; St. Thomas Aquinas, In Liber de Causis, in Opuscula Omina, X, etc.

انظر بدري ، الافلاطونية المحدثة ، ص ٦ . ولقد وردت أفظة (الانية) في الترجمة اللابينية ك . (Ease) بمعنى الكينونة . قابل
 Duhem, Le système du monde, Vol. IV, p. S34.

١١٦ بدوي ، الافلاطونية المحدثة ، ص ٧ .

119 في النص : «الملول الثاني» ، ولكن هذا قد يكون اشارة الى مرتبته بعد الآنية التي توصف احيانا بأنها هي الكائن الملول « الأول » أي « المقل » ، واحيانا بأنها معيزة منه «

```
۱۱۸ بدوی ، القضیة ۱۹ و ۲۱ و ۲۳ .
```

۱۱۹ بدری ، افلوطین عند المرب ، ص ۱۹۵ ــ ۲۹۰ و :

Rosenthal, «As-Saykh al-Yunani and the Arabic Plotinus Source» in *Orientolia* Vol. 21 (1952), p. 461-529, Vol. 22 (1953), p. 370-400; Vol. 24 (1955), p. 42-68; and Henry, II, Passim.

- ۱۲۰ انظر اعلاه ، ص ۲۰ ۰
- ۱۲۱ الفهرست ؛ ص ۲۵) ؛ ۱۸) ۰

۱۲۲ الفيرست ، ص ۱۸۸ . توفي الكندي حوالي سنة ۸۱۳ ، على أن ابن النخيم يلكر أنه راى نسخة آخرى من هذا الكتاب سقط منها اسم المؤلف تاريخها ۸۱۳ ، يستدل منها أن عالما هنديا كتبها ليحيى البرمكي .

- ۱۲۳ القهرست ؛ ص ۵۰) ؛ ۵۰۱ وما بعد -
  - ) ۱۲ نشره ساخاو ، لندن .
  - ١٢٥ القهرست ، ص ۽ ٠
- ۱۲۱ زاد المسافرين ، ص ۹۸ ، ۲۹۳ . انظر ايضا : Pines, Beitraege zur Ielamischen Atomenlehere, p. 34 f.

۱۲۷ في نظرية الرازي اللرية وتكرته في المبادىء الخمسسة الأزلية شبه صارخ بتعالم... نبايا ـ فايشيشكا ابضا . انظر :

Radhakrishnan, History of Philosophy, Eastern and Western, p. 227-88, and infra.

Fakhry, Islamic Occasionalism, p. 37 f., 71 f.

۱۲۸ انظر:

: ۱۲۱ انظر حول مدهب الهنود اللري: Hastings, Encyc. of Religion and Ethics II. 200; Pines, Beitraege, p. 102 f.;

Radhakr'sihnan, History of Philosophy, Eastern and Western, I 143 f, 224-29; Fakhry, op. cit. p. 26 f, 34 f.

١٣٠ انظر مثلا : البغدائي ، اصول الدين ، ص ٥٦ ، الباقلائي ، التمهيد ، ص ١٨ وما بعد ، واسا ادتاه .

١٩٦١ البروني ، تحقيق ما للهند من مقولة ، ص ١٠ الغ . والفهرست ، ص ١٩٨٨ Pines, Beitraege, p. 107, 110.

۱۹۲ انظر : « الحكمة الخالدة » ) نشر بدري وانظر ايضا : Henning, «Eine Arabische Version Mittel-Persischen Weisheltschriften», in Z.D.M.G., Vol. 106, I (1956), pp. 73-77, and Islamic Culture, Vol. 35, 4 (1961), p. 238-43.

۱۳۲ مخطوط اسطنبول ، نور عثمانیة ۲۲۹۲ .

١٣٤ راجع ما جاء عن ماني وإراثه في الفهرست ، ص ٧٠) .. ٨٧] .

١٣٥ فى الفهرست ، ص ٨٦٤ وما بعد ، جدول طويل باسماه الزنادقة ورد فيه ذكر لابن القفع والشاعر بنسار ، واعضاء من اسرة البرامكة ، بل للخليفة الاموي مروان الجعدي (٢٤٤) .

البسّابُ الشاني

المشاولت السيلتة والدينية الأولى

## القصرل الأول

## اللانقسامات الدينرية اللتريانية

### الشادات الاولى

بلغ تأثير الفلسغة اليونانية في الفكر الاسلامي اقصى فاعليته ، على الر ترجمة المؤلفات الفلسفية اليونانية وانتشارها ، في القرن التاسع ، وكان المسلمون قبل ذلك اكثر انهماكا بالقضايا السياسية والمسكرية الملحة التي جابهتهم ، وفي ما عدا الاهتمام بالشعر ، الذي كثيرا ما خدم الاغراض السياسية ، فان نشاطهم الثقافي كان محدودا ، لكن الصلة الوثيقة في الاسلام ، ما بين السياسة والدين ، ثم بين احكام الشريعة واصول العقيدة ، كان لا بد من أن تولد ، منذ البدء ، مناظرات دينية سياسية معقدة مهدت لها النزاعات السياسية الاولى ، التي ادت الى زعزعة الوحدة الدينية في العصر الاسلامي الباكر .

كان للمقالد الدينية الاسلامية تأثير بعيد المدى في نشاة الحركة الفلسفية وتطورها . لذلك ، يجدر بنا ان نلقي ، ولو نظرة خاطفة ، على المحاولات الاولى التي استهدفت تعريف بعض المفاهيم الاساسية . فلقد تعت صياغة هذه المفاهيم الدينية، في الغالب، في سياق دعم المواقف السياسية للتعارضة، لتتخد مع نشوء الحركة الكلامية التي تلت مدلولا حاسما .

## موقف الخوارج من الخلافة

انبثق اولَ شقاق سياسي خطير من النزاع على زعامة الامة في الاسلامية ، بين مرشحين قويين متنافسين على الخلافة ، هما على بن ابي طالب الخليفة الرابع وصهر النبي ، ومعاوية والي الشام ومؤسس السلالة الاموية ، ففيما كان على \_ بحسب الرواية الشائمة \_ يهم بقطف ثمار النصر في معركة صفين سنة ٢٥٧ ، لجا معاوية الى حيلة ، حملت علياً على ايقاف القتال ، والقبول بالتحكيم ؛ فانتهى الامر \_ من ثم \_ باخفاق على ا ومن جراء ذلك تعرد فريق من جيشه ، متذرعين بالقول ان قبوله بالتحكيم القي ظلالا من الشك على

حقه الشرعي في الخلافة . اما هل كانت هنالك عوامل اخرى ، فأمر لا يعنينا الآن ، انما المهم في امر هؤلاء المتمردين ، اللين عرفوا بعد ذلك بد «الخوارج» ، الهم اثاروا ، للمرة الاولى في تاريخ الاسلام ، مسألة الاساس الذي تقوم عليه السلطة السياسية ، والحدود التي تنتهي عندها . بل انهم بلغوا من ذلك الى حد انكروا معه ضرورة منصب الخلافة جملة ، ودعوا الى قتسل الحكام «الطفاة » ولقد كان لجوؤهم هذا الى التمرد والاغتيال السياسي مرتبطا بنظرة دقيقة الى مفهوم التقوى او الايمان الصحيح ، وهي نظرة تميزهم عن الفئات الثورية الاخرى . فقد ذهب الخوارج الى ان المسلم الذي يرتكب كبرة ، سياسية كانت او غير سياسية يصبح خارجا على الدين . فاذا كان مرتبطا هو الخليفة ، جاز شرعا خلعه او قتله ، على اساس انه كافر ٢ . فلزم عن ذلك ان الاسلام الصحيح ليس الاساس الطبيعي للسلطة السياسية في ذلك ان الاسطوية الفعلية في المجتمم الاسلامي ايضا .

# موقف الرجئسة

هذا الوقف المتطرف ، لم ينج من تحدي بعض الفرق الاسلامية الاخرى ، كالشيعة الذين عاهدوا عليا على الولاء الطلق ، وكالرجئة الذين تحدوا مفهوم الخصوارج المتصلب في معنى الايمان الصحيح . ففيما كان الخوارج يعيلون الى رد مسدلول الايمان السي التمسك بالشريعة والعمل بعقتضاها ، حصره المرجئة في معنى « حب الله ومعرفته والتسليم له » ؛ فقتضاها ، حصره الرجئة في معنى « حب الله ومعرفته والتسليم له » ؛ فالأمنون انما يدخلون الجنة بفضل اخلاصهم لله وحبهم له ، لا بفضل علمهم به وانقيادهم اليه . فاذا عرض للذي « رسخ في قلبه حب الله والتسليم له » ان ارتكب اتما ما ، فان اثمه لا يفسد ايمانه ، ولا يحرمه من المكان الذي يستحقه في الجنة ، فالحكم الاخير عليه ينبغي ، على اي حال ، ان يترك لله . والسلطة السياسية لا يجوز ان تثار حولها الشبهات على اساس اعتبارات كلامية ، اذ من حق الله وحده ، ان يفصل في صحة ايمان الحاكم ، وايمان المليين معا 1 .

اما في ما يتصل بشروط الخلافة ، فان المرجئة وافقوا الخوارج في بند واحد هام في هذا الباب ، هو ان اي مسلم اتصف بالتقوى ورات الامــة الاسلامية انه جدير بها ، فهو مؤهل لتوليها ، بصرف النظر عن كونه من قريش ، قبيلة النبي ، او من سواها ؛ بل حتى عن كونه عربيا (كما اشترط المحافظون) ٧ ، او غير عربي .

#### الغصل الاول: الانقسامات الدينية .. السياسية

ومن الآراء المتحررة الاخرى التي قال بها المرجئة ، ما نسب الى جماعة من كبار علمائهم، من ان التصريح باقبح اشكال الكفر (مثل الاقرار بالتثليث)، لا يستتبع بالضرورة ، تهمة الكفر ؛ وان ارتكاب اكبر الآثام لا يفسد ايمان المسلم ، ولا يعرضه للهلاك ، ان هو مات مقرا بوحدانية الله . وهذا الاقرار ، في راي هؤلاء المرجئة ، هو الشرط الوحيد للنجاة ،

# موقف الشيعــة

وثالث فرقة كبرى من الفرق الدينية \_ السياسية ظهرت في غمرة الاضطرابات التي صدعت وحدة المسلمين ، بُعيد وفاة النبي ، هي فرقمة الشيعة ، وهي بدون شك اهم فرقة تفرعت من الكيان الاسلامي . وكانت قد انبئقت ، شأن الفرقتين الاخربين اللتين عرضنا لهما اعلاه ، عن الكفاح السياسي الذي استفحل في ذلك العصر،ومن محاولة للتوصل الى جواب واف عن مشكلة السلطة السياسية التي طرحها الخوارج بأسلوبهم المثير. فاذا قيل ان الخوارج قد ثاروا على الخليفة الرابع ، بداف ع الحرص على الحقوق الدستورية الصريحة ، الخاصة بالخليفة المنتخب انتخابا شرعيا ؛ واذا قيل ان المرجئة قد أحتجوا احتجاجا معقول اللهجة على التصلب في الرأى وتركوا الامر جملة لحكم الله؛ فإن الشيعة أنما اكتفوا بمعاهدة على على التأييد القاطع المطلق ، باعتبار انه صاحب الحق الشرعي الوحيد في الخلافة ١ . ولقد لجأ الشيعة ، في تأييدهم لعلى في كثير من الأحسوال الى حجج نظرية هي دون الحجج الفعلية ، وبنوا اكثرها على نظرة سابقة ومجردة للخليفة ومهامه ، فدعوه اماما ، وذهبوا الى القول ان الامام ليس الخليفة الشرعي الوحيد للنبي الذي ينحصر حق الخلافة في ذريته ــ وهم اهل البيت ــ وحسب ، بل هو ايضا المرجع الوحيد الموثوق في تأويل الشريعة الالهية .

## عصمة الامام

وخلافا للخوارج الذين لم يتهيبوا قط قيام الفوضى السياسية ، فان الشيعة دعوا الى حكم فردي ديني (ثيوقراطي) مطلق . فقد ذهبوا الى ان اختيار الخليفة او الامام لا يكون بالانتخاب الشعبي (او البايعة) ، كما اقتضى المرف الدستوري الذي درج عليه السلمون في اختيار الخلفاء الثلاثة السابقين، بل بالتعيين او النص الالهي ؛ فالنبي عندما ينص على خلفه انما يمثل ارادة الله ١٠ ، ولما كانت اخص صفات الامام المهيزة هي العصمة عسن الخطأ وعن

#### الباب الثاني : المشادات السياسية - الدينية الاولى

الزلل ، كان اتهامه بخرق الشريعة الالهية ، او عصيان اوامر الله ، مكابرة فلم يسغ ان يتخل ذريعة لخلعه ، كما فعل الخوارج . والاقدام على هذا الفعل يعرض للخطر وحدة الامة السياسية ، وقدسية الشريعة الالهية ١١ . يضاف الى ذلك ، انه بحكم خطررة مهمته كظل لله على الارض ، وكعملم معصوم ، ومرشد اكبر الجماعة الاسلامية ، فعنصبه هذا لا يمكن الاستغناء عنه ، ولا يجوز ، بالتالي ، انقطاع سلسلة الولاية التي تضمن هذا المنصب ، ففي ابان غباب « الامام » ، لا بد من الاعتبار انه في « غيبة » موقتة ، فوجب عندها على جماعة المسلمين ، ان يتدبروا امورهم في تلك الفترة ، على افضل ما يمكن ، الى ان تتحقق « رجعته » النهائية في آخر الزمان ١٢ .

## رجعة الامام

ومع أن انصار على الاولين ؛ حاولوا العثور على نصوص في القرآن او الحديث ؛ تصلح اساسا لدعم شرعية دعواهم الدستورية ؛ فمن الواضح انهم استخرجوا اكثر بيناتهم الفقهية من اعتبارات نظرية او اجتهادية . وقد استخرجوا اكثر بيناتهم المعصوم الى حد انهم راحوا يطلقون عليه ؛ غير مترددين ؛ صفات الهية او شبه الهية . وقد نقل عن عبدالله بن سبأ (وهو متشيع قديم ؛ كان يهوديا ثم اعتنق الاسلام) قوله ان عليا حي لا يموت وانه سيعود في آخر الزمان « ليرث الارض »١٢ . وللمذهب الشيعي انصار آخرون كانوا ؛ مع قبولهم مبدئيا بفكرة الامام الذي لا يموت ؛ يحصرون هذه الصفة بامامهم الخاص . فالاسماعيلية مثلا يعتبرون اسماعيل ؛ المتوفى سنة .٧٦ ، وهو الابن الثاني للامام جعفر الصادق ؛ الامام الاخير ؛ ويدعون انه في غيبة موقتة ؛ في حين ان « الاثنا عشرية » ؛ يعتبرون الامام الثاني عشر في تلك السلسلة ؛ وهر محمد بن الحسن المهدي (ت ١٨٧٨) ؛ الامام الفائب الذي سيعود في آخر الزمان « ليملا الارض عدلا كما ملئت ظلما وجودا » ١٤ .

وفي ما يتصل بالمسالة الكبرى الاخرى التي النارها الخوارج ، وتركوها المتكلمين اللاحقين ، وهي طبيعة العقيدة أو كنه الايمان ، فان موقف الشيعة منها يمثل بعض ظواهر ثورية بالنسبة لمؤرخ الفكر الاسلامي . فيينما نجد ، مثلا ، الخوارج يصرحون بان « كتاب الله » هو المرجع النهائي لحل الخلافات الدينية والسياسية ، يذهب الشيعة الى ان الامام هو المرجع المذهبي والفقهي الاخير في الاسلام ؛ وأنه ، دون سواه ، منبع التعليم الديني . ومن هنا دعيت فرق الشيعة المتطرفة ، لا سيما الاسماعيلية ، باسم « التعليمية » في بعض الاحيان .

## الغصل الاول: الانقسامات الدينية \_ السياسية

## الرفض

وفضلا عن ذلك ، فإن الشيعة ، لما كانوا قد الجنوا طوال التساريخ الاسلامي ، الى اتخاذ موقف الاقلية الناقمة ، التي حيل تكرارا بينها وبين امانيها السياسية ، كان من الطبيعي ان يثوروا فكرنا على واقسم الظروف الدينية ... السياسية ، وإن بلتمسوا ، في ميدان التجريد ، ملجاً روحياً: ىلجاون اليه في وقت الشدة ، وهذا الاتجاه يصلح في الفالب لان يعلل ، ليس فقط الروح الثوري الذي الهب العديدين من زعماء الشيعة ، طوال التاريخ الاسلامي ، والنزعة الباطنية التي طبعت افكارهم ومواقفهم ، بل قد يعللُ ايضا تجاوبهم مع ابرز الفرق الكلامية العقلية في الاسلام ، اعنى المعتزلة ١٥ ، واقرارهم حتى زماننا هذا بجواز الاجتهاد الصادر عن قضاة اكفاء في مسائل الفقه ، وأستعدادهم ابدا للاخل عن الفلسفة اليونانية بلا تردد . ومع ذلك ، فمن الفارقات الفريبة ، ان جماعة من كبار علمائهم١١ قالوا بأشنع أشكال التحسيم والتشبيه ، وربما كان ذلك من اجل ردم الفجوة الغاصلة ما بين الخالق والمخلوق ، الذي يقتضيه قولهم بالامام المصوم ، ثم مغالاتهم في التشديد على المنحى الشعائري من مذهبهم ، كما في التنجس الذي ربما اتخذوه ذريعة ، تميزهم عن أهل السنة والجماعة، ومع أنهم يجيزون ممارسة التقية في تصرفاتهم الظاهرة ، فإن الفرق الاساسي بينهم وبين أهل السنة ، ننبغى ان ينشد ــ كما يبدو لنا ــ في حرصهم الواعى والمتعمد على هويتهم الخاصة . وهذه السلبية النابعة من هذا الحرص ، تبلغ احيانا حد الفلو الفاحش ، كما بشهد على ذلك القول الشيعي الماثور: « مَا خَالف الجماعة ، فقية الرشاد».

# العُصتى الشانِ نعَرُأُة الْحُرُكَةَ الْمُكْلَامِيَّةُ فِي الْلَامِرَ لِلْمَ

# بوادر الخلاف الكلامي

هذه الاحزاب الدينية ـ السياسية ، التي عرضنا لها اعلاه ، تفوق في خطورتها ، الانقسامات الناجمة عن الخلاف الكلامي الذي اخذ يشق صفوف المسلمين في وقت مبكر . لكن يبدو انها اكتسبت زخما جديدا بتسرب الفلسفة اليونانية الى العرب ، في غضون القرنين الثامن والتاسع . فالفقهاء والمحدّثون الاولون ، مع تمسكهم الصريح بحرفية النص ، لم يغتهم اجمالا ، ان يلمظوا المفارقات المنطقية الواضحة ما بين النص المنزل ، ومشاكل التفسي والتنسيق التي اضطروا الى الارتها . ومع ذلك فالظاهر ان الفرق الكلامية لم تأخذ بالتبلور الا عندما تجاوز الإشكال لطائف التأويلات الفظية، والتحليلات اللغوية . فراح ، من ثم ، انصار الآراء الكلامية المتضاربة ، يشتبكون في مناقشات عقسائدية دقيقة . ثم ان الموامل السياسية ، والمؤثرات اليهودية والمسيحية كانت ، على ما يسدو ، بالاضافة الى الفلسفة اليونانية ،

تجمّع اقدم الصّادر على ان اول قضية تجرّيدية ، دارت حولها للناقشات الكلامية الاولى ، كانت قضية التخيير والتسيير او (مسالة القدر) ، وكان من اوائل المتكلمين الذين خاضوا في هذا الموضوع معبد الجهني (ت ١٦٩٦) ويونس وغيلان الدمشقي (ت قبل ٧٤٣) وواصل بن عطاء (ت ١٧٤٨) ويونس الاسواري وعمرو بن عبيد (ت ١٧/٧١) ، وهناك متكلمون آخرون ، منهم الامام الشهير الحسن البصري (ت ٧٢٨) ، الذي نشأ حوله العديد من الآراء الكلامية اللاحقة ؛ فقد كان أميل الى اثبات الموقف التقليسدي الذي التم التخيير واقر جبرية تكاد تكون مطلقة ، ومع ذلك ، فان بعض الثقات القدماء ينسبون اليه الاعتقاد بحرية الارادة ٨١ ،

# المحاذير السياسية في قضايا الكلام

ان مزاعم المتكلمين اللين ناصروا فكرة التخيير (القدريين) ما كانت ،

على الارجح ، لتثير هـذا القدار من الاهتمام ، لـولا ما انطوت عليه مـن مضاعفات سياسية مزعومة . فعميد الجهني وغيلان الدمشقي كلاهما اعدم ، الاول بأمر الخليفة الاموي عبـد الملك بن مروان (١٨٥ ــ ٧٠٠) ، واثاني بأمر الخليفة هشام بن عبد الملك (٧٢٤ ــ ٧٤٣) ، وذلك على اساس ما انطوت عليه فكرة الاختيار من تحد لسلطة الخليفة ، وتهديد للاستقرار في الوضع السياسي . فالقول بالاختيار كان يعني ، ولا شك ، ان الخليفة لم يعد براء من المسؤولية عن افعاله الجائرة ، بحجة انها خاضعة لحكم الله اللي لا يرد ١١ . ومع انه نسب الى الخليفتين الامويين ، معاوية الثاني ويزيد الثالث ، ميل الى راي القدرية ، فان هذه الحركة لم تلق انتشارا واسعا ابان العصر الاموى .

# العامل اليوناني في نشأة الكلام

ان مطاعن اهل السنة في انصار الاختيار ازدادت حدة لاقترانها باللعوى القسائلة ان هذا الراي ، انما هو وليسد الفكر اليوناني او التعليم السيحي . فقد ذكر الشهرستاني ان المناقشات الكلامية الاولى التي تناولت « الاصول » في الشطر الاخير من القرن السابع ، افسدتها اعتبارات جدلية اقتسست من « كتب الفلاسفة » (اليونان) ٢٠ . ولقد اعتاد كتاب السنة المحافظون ان يوجهوا تهمة الوقوع تحت التأثير اليوناني ضد اولئك اللين كانوا ينعتونهم بالكفر .

وهنالك ايضا عامل مسيحي ، ببدو انه لعب دورا ما في اوائل العصر الاموي في دمشق ، حيث كانت الاتصالات بين المتكلمين المسلمين واللاهوتيين المسيحيين كثيرة ، كما تشهد على ذلك خلاصة لمناقشة جرت بين مسيحي ومسلم في موضوع حرية الارادة وما تفرع منها ، انطوت عليها رسالة منسوبة الى ثيودور ابي قرة (ت ٨٦٦) اسقف حيران وتلميلا يوحنها الدمشقي (ت ح ٧٤٨) آخر كبار اللاهوتيمين في الكنيسة الشرقية ٢٢ . ولدينها كذلك اخبار عن محادثات جرت بين معبد الجهني ها المكر الذي اطلق التيار الفكري حول موضوع الاختيار ومسيحي من العراق يدعى سوسن ، اثبت نصها مؤلفون متأخرون ٢٠ .

# المنطق اليوناني في الحوار الكلامي

هذه الجولات الجريئة الاولى ، في مجال الابحاث اللاهوتية المجردة ،

احتاجت \_ ولا شك \_ الى سلاح جدلي امضى ، عمد السلمون الى اقتباسه عن اليونان ، قبل ختام القرن الثامن . على ان المعروف عن المناقشات الاولى حول مسألة القدر لا يمكننا لقلته من اعادة رسم معالم هذه الحركة الكلامية كما كانت في ذلك العصر ، على نحو متكامل ، لا سيما ومعلوماتنا عن نشاط القدرية مستمدة بالاكثر ، من مصادر معادية متأخرة . ومع ذلك فان افتراض درجة متقدمة من الحذلقة لم يكن ممكنا قبل ان تم الدماج هذه الحركة في اولى الفرق الكلامية الكبرى ، اعني بها المعزلة \_ تلك الفرقة التي اشتهر كبار اعلامها في غضون القرن التاسع ، والتي تجرد لمناصرتها المامون ، الخليفة العباسي الكبير ، بحمية فائقة .

# نشأة المعتزلة حول واصل

ان مؤسس فرقة المعتزلة ، بحسب الروابة المتداولة ، هو واصل بن عطاء (٧٤٨ ) . كان اولا تلعيذا للحسن البصري ، وهو شخصية بارزة في تاريخ الفقه والتصوف والفلسفة الدينية في الاسلام . وقد ذكر ان خلافه مع استاذه الحسن دار حول المسألة المقدة التي طرحها الخوارج بأسلوب مثير ، عين المسلم الذي يرتكب كبيرة : هل يجوز ، مع ذلك ، اعتباره مسلما بحق ، كان جواب الخوارج بالنفي القاطع كما مر ، وجواب المرجئة سمحا غير ملزم ، اما واصل ، فقد تصدى له الآن بأسلوب جديد لبق ، فأوضح ان مرتكب الكبيرة يجب ان يدرج في منزلة متوسطة بين الكفر والإيمان ، والحق ان واصلا بذل ، على ما يدو ، كل ما في وسعه ليثبت ان مثل هذا المسلم الأثر ، لما كان مرتكب كبيرة ، فهو بالفعل ، كما يؤخذ من هذه اللفظة ، فاسق لا اكثر ولا اقل ؟ .

# خطورة الحكم على صاحب الكباثر

ان الذي يستأثر بالاهتمام في هذا الحل، هو انه يقر بالتمييز ما بين ثلاثة مفاهيم متباينة ، هي : الكافر، والفاسق، والمؤمن ، قيض لها في غمرة الجدال الكلامي الحاد أن تتشابك كل التشابك . ومع أن قول واصل لم يكن بالغ الابتكار ، ولا داعيا إلى الدهشة الشديدة ، فانه يبرز الصعوبة التي يلقاها المتكلم المتصلب في المحافظة على توازنه ، في معاناته لهذا النوع من البهلوانية النظرية . وهذا الاعتدال الذي ابداه واصل واتباعه في هذا الصدد ، يتمثل افضل ما يتمشل ، في الموقف الذي وقفوه والذي تشبث به حتى

المتشيعون منهم ، من المعضلة السياسية الكبرى ، وهو الحكم على الخليفة الجائر او السفاسق ، وتعيين الخلف الشرعي اللنبي محمد . فقسد نقل عسن واصل أنه على المياسات الكافية ١٠٥٠

# صلة الجهمية بالعتزلة

اما سائر المسائل الكبرى التي كونت ، مع مرود الزمن ، اساس تعليم المتزلة ، فلا بعرف من راي واصل فيها الا النزَّر اليسير . ولكن من الجديرُ بالملاحظة ، اقتران الاعتزال في عهده الباكر ، بحركة منافسة دعا اليها مفكر معاصر هو حهم بن صغوان (ت ٥٤٥) ، مؤسس فرقة الجهمية المنافسة . فقد دعا جهم الى الاعتقاد الجازم بقدرة الله المطلقة ، وبما تستتبعه من الايمان بأن جِمِيعِ الْاعمالِ الانسانية تابِعُة لقضاء الله وقدره المطلق. وغالب الظن أن بعض المتكلَّمين الآخرين ابدوا هذا الراي الذي لم يلبث اهل السنة أن أخلوا بــه بتعديل طفيف . وقد عرف اتباع هــدا ألراي بالجبرية دون اشــارة الى اسمائهم . وقد جرت بين جهم ومبعوث من أتباع وأصل مناظرة اوردها مصدر متاخر٢١ ، تصور الجدل الذي نشب بين الفريقين ، والذي تردد فيسه صدى الخلافات المقائدية القديمة . لكن مما يدعو الى الدهشة ، أن جهما كان ، من ناحية اخرى ، على وفاق تام مع المعتزلة، في بعض القضايا الاساسية، نظير القول بخلق القرآن . وهذه الظاهرةُ حَدَّت علَى ما يبدو ، بيعض خصوم المعتزلة وبمفكرين آخرين ، الى اعتباره من المعتزلة ٢٧ . ويبــدو كذلك ان جهماً قال بالتوحيد بين الصفات والذات الالهية ، وهو راي أساسي آخر من آراء المعتزلة ، والمرتكز الفكري الذي قام عليه ادعاؤهم بانهم الموحدون الحقيقيون الوحيدون . والتسمية هذه اطلقت كذلك على جهم واتباعه ٢٨ .

# قول جهم بفناء الجنة والنار

ولقد اعتقد جهم ، الى جانب انكار حرية الارادة، بغناء السماء والارض، آخر الامر ، بجميع من فيهما ٢٠ . وهو راي مخالف بجملته لقول المعتزلة بثواب وعقاب ابدين ، ولقولها ـ بالتالي ـ بازلية الجنة والجحيم ، مما سنعرض له في الوقت المناسب . ويبدو ان جهما ، في عرضه لهذه الفكرة الغربية ، انما اراد اسناد مدلول حرفي لبعض الآيات القرآنية ، التي تشير الى ان الله تعالى « هو الاول والآخر » (سورة الحديد) ٢٠ ، او ان « كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام » (سورة الرحمن ، ٢٦ ـ ٧٧) .

#### الغصل الثاني : نشأة الحركة الكلامية في الاسلام

ومهما كانمن أمر الخلاف بين جهم وواصل ، مؤسسي الفرقتين الاوليسين في علم الكلام المنظم ، فمن الاهمية بمكان ، الاشارة الى انهما عالجا بوجه عام المشاكل عينها ، التي ادت الى شق الامة الاسلامية شطرين ، منذ اوائل القرن الشسامن .

ومع انه من المتعلى علينا ، ان نتبع بتفصيل تطور حركة الاعتزال ، ابتداء من عهد واصل ، نظرا لضياع معظم ما دو نه المتها الاولون ، فقد بقي لنا منه ما يمكننا من اعادة بناء تعاليم المعتزلة كما كانت في اوج ازدهارها ، في غضون النصف الاول من القرن الناسع .

# مبادىء المتزلة الخمسة

تتفق معظم مصادرنا على ان نظريات شيوخ المعتزلة تدور على صفتين اساسيتين من الصفات الالهية هما المدالة والتوحيد وتنسب اليهم الادعاء بأنهم القائلونالاصيلون الوحيدون بهما . ومع انهم دخلوا في نقساش حول بأنهم القائلونالاصيلون الوحيدون بهما . ومع انهم دخلوا في نقساش حول مسائل اخرى ، لكن الجدير بالذكر ، ان المديد منها يمكن ان يرد منطقيا الى هاتين الفكرتين الجوهريتين ، وعلى ذلك ، فمذهب الاعتزال يتلخص وفقا لما ذكره احد دعاته في اواخر القرن الناسع ، في خمسة اصول هي : المدالة والتوحيد ، والوعيد ، والمنزلة بين المنزلتين ، والامر بالمروف والنهي عن المنكر ، 7 . وسنبين في ما يلي ان المقائد الثلاث الاخيرة تلزم منطقيا عن تم لهم على اثبات هذه المدالة ، هو الذي حدا بهم الى التماس حلول عقلية المعضلات التي يثيرها النص هو الذي حدا بهم الى الدخول في تلك المجادلات الاخلاقية ـ الدينية تعزيزا لرابهم في حرية الاختيار الانساني .

## العدالة والسلطة الالهية المطلقة

ومع أن القرآن يؤكد عدالة الله تأكيدا جازما ، وينفي عنه تمالى الظلم والشر نفيا باتا ، فأن فيه آيات تتحدث عن هدي الله واضلاله ( القرآن : سورة الاعراف ، الآية ١٧٨ ؛ سورة السجدة ، الآية ١٣ ، سورة آل عمران ، الآية ١٣ ، . . . الآية ١٣ . . . الذي ؟ وعن الاجل، سورة النعام ، الآية ١٣ . . . الذي ؟ وعن الاجل، (سورة الانعام ، الآية ٢ . . . الذي ؟ وعن الاجل، (سورة الاعراف ، الآية ٣٢ . . . الذي ) وعن الرزق ،

والمصير (سورة الحاقة ) الآيتان ١٧ و ٢٧ ) ، ولا سيما الصورة المخيفة التي يرسمها لجهنم ، فهي تعرض مشهدا من اروع المشاهد لسلطان الله المطلق وغير المعدود ، الذي لا يتوك مجالا في العالم لاية سلطة اخرى .

المدالة والجبر بين المعتزلة والجهمية

و فضلاً عن ذلك ، فإن مفهوم قضاء الله الذي لا يرد ، كما ينص عليه القرآن والحديث (الذي يرسم للقضاء صورة اصرم واقتم) ، يجرد العدالة الالهية والمسؤولية الإنسانية من كل معنى ايجابي ٢٠ . وراي المحد ثين الاولين النهى النهى الجبرية الحاسمة ، في مذهب جهم بن صغوان واتباعه ، يؤيد ما جاء في الحديث من ان الانسان لا قدرة له ، بالهنى الصحيح ، على اختيار افعاله . والحق ، كما قال جهم ، ان حياة الانسان تخضع لقضاء الله خضوعا لا تصح معه نسبة افعاله البه الا مجازا ، وذلك على نحو ما ينسب « الإثمار الى النسجرة ، والجري الى النهر ، والحركة الى الحجر ، والشروق والفروب الى الشمس ، والإنبات الى الارض » . فالله هو الذي يخلق افعال الكائنات ، الحية منها وغير الحية ، والانسان واحد منها ، فلا قدرة له ولا ارادة ولا اختيار ٢٢٠ .

والظاهر أن رد فعل المعتزلة العنيف أنما كان موجها ، بصورة خاصة ، ضد فكرة الجبر التي قال بها الجهميون ، وكان للمعتزلة بهم صلات وثيقة ، كما رأينا ، مما دعا شيوخ المعتزلة الى محاولة التدليل على اثبات العدالة الالهية . وكان المتكلمون الاولون قد اجمعوا ، بطبيعة الحال ، على رفض نسبة صفة الظلم اليه تعالى ٢٦ . أما كيفية التوفيق بين فكرة العدل الالهي من جهة ، ووجود الشر الذي لا مراء فيه في العالم من جهة ثانية ، فلا يبدو إنها أثارت قلقهم بصورة خاصة . وهذه القضية بالذات اضحت ، من عهد واصل فما بعد ، موضوع الصراع الحاسم الذي استفحل بين المعتزلة وخصومها .

## الطابع المقلي للخير والشر

آن المبدّا الذي ميز المعترلة عن سواها ، بادىء ذى بد ، كان اسلوبهم الثوري في تقرير ما يمكن ان يسمى بالطابع المقلى في طرق الله وافعاله . فقد حاولوا اثبات ذلك بالادلة المقلية دون ان يتنكّروا لقدسية الكلام الالهى . وكان من اهم ما اثاروه في هذا الصدد دعواهم ان الخير والشر ليسا أمرين عرفيين او ذاتيين تنبع صحتهما من الاوامر الالهيسة وحسب ، كما زعم المحدّرون وبعدهم الاشاعرة ، بل هما مقولتان عقليتان ، يستطاع اثباتهما

#### الفصل الثاني : نشأة الحركة الكلامية في الاسلام

بالطرق المقلية ٢٤ . ومن هذه المقدمة الخطيرة انطلقت المعتزلة في التدليل على ان الله لا يأمر بما يتنافى مع المقل ، ولا يغمل غير آبه المسالح مخلوقاته ، لما يلزم عن ذلك من اخلال بعدله تعالى وحكمته ٢٠ . فهؤلاء المفكرون الاخلاقيون لم يتمكنوا ، خلافا لارباب الحديث ، من القبول بفكرة اله كلتي القدرة، يجيز لنفسه ان يتصرف خلافا لجميع مبادىء العدالة ومقتضيات الصلاح ، فيعلب البريء ويكلف ما لا يطاق ، لا لشيء الا لانه هو الله ٢١ .

## فكرة التولد

ومن هذا القبيل ، الاعتقاد بأن الانسان قادر على التصرف في العالم تصرفا حرا . ومن اجل التدليل على صحة هذا الراي ، عمد بعض شيوخ المعتزلة ، وعلى رأسهم ابو الهذيل العــلا ف (ت ٨٤١) ، الى الترويج لفكرةً « التولد » ) أو الصلة السببية بين فعل الفاعل والاثر الناتج عنه . فقد ذكر الاشعرى أن أبا الهذيل وأتباعه فهبوا إلى أن الافعال التي « تتولد » من فعل الانسان ، يجوز ان تقسم الى افعال يعرف الفاعل كيفيتها ، وافعال لا يعرف كيفينها ٢٧ . فمثال النوع الاول الطلاق السهم ، او حدوث الصوت الناجم عن اصطدام جرمين صلبين ، ومثال النوع الثاني السرور ، والجوع ، والمعرفة ، وألشم . . . الخ . فهو يذهب الى أن الانسان يجوز أن يعتبر بحق فاعلا للافعال التي يعلم كيفية حدوثها ، اما الافعال التي لا يدرك حقيقتها ، فينبغي ان ترد الى الله تعالى . والظاهر انه بهذا الاعتبار خالف تعليم بشر بن المعتمر (ت ٨٢٥) ، زعيم معتزلة بغداد ؛ فالذي ذهب اليه بشر في «التولد٣٨٧ ان « كل ما يتولد من افعالنا ٢٦ فهو من فعلنا » ، سواء أكنا قادريسن عسلي ادراك كيفيته أم غير قادرين . اما الدافع الذي حمل ابا الهذي ل على ذلك التمييز الصريح ففير واضح . والغالب أنه حاول من ورائه رد احدى التهم التي وجهها ضد المعتزلة خصومهم من الجدليين ، لاعتبارهم الانسان «خالقا لافعاله» . وفكرة « الخلق » في راي خصوم المعتزلة ، أو كما سميهم الشهرستاني « اصحابنا » ، تنطوى على « علم الخالق بنتائج ما بخلق من جميع الوجوه » . وهذا لا يصبع على الانسان ، اذ هو لا يعرَّف نتائج افعاله الا معرفة عامة ٤٠ .

وعلى الرغم من هذا الخلاف ، فقد اتفق بشر بن المتمر وابو الهذبل في امرين ، هما من كل اعتقاد راسخ بالحرية الخلقية في الصميم : الاول ان الانسان في حيز ارادته الذاتية واختياره يتمتع بقدرة اكيدة على المبادرة ٤١) والثاني أن الانسان باستطاعته ، في حيز الطبيعة الخارجي ، انجاز بعض الافعال ، وذلك باحداثها أو بتوليدها بحكم أرادته لها. وعلى هذا الوجه يتحتم ضعنا أفتراض وجود صلة سببية بين الارادة كملة والفعل كمعلول ، ممسا يضمن في هذا النطاق قدرا ما من الانسجام الفكري .

# التولد بين الطبع والكمون

على انه من الوهم الفادح ان نحسب ان شيوخ المعتزلة اتفقوا بأسرهم على هدين المداين الاوليين ، على الرغم من انهما قد ببدوان بمثابة الحد الادنى لأى اعتقاد فعلى بالحرية الخلقية . صحيح ان المتزلة يتفقون بوجه العموم في الاقرار بحرية الاختيار ، أي في قدرة الانسان على التقرير الحر في عالم المشيئة الذاتية كما مر ، لكن مذهبهم ، بالنسبة إلى المبدأ الثاني، ينطوي على خلافات واسمة المدى تهدد ، في بعض ألاحوال ، بناءهم الاخلاقي برمته بالانهيار ، وتعمل على تقويض الادعاء بأنهم دعاة اصيلون لحرية الارادة. ولكى يتغلبوا على المصاعب التي يثيرها التضاد بين الطاقة الانسانية والقدرة الالهية ، لجأ بعض نوابغ مفكريهم ، ومنهم النظام (ت ٨٣٥ او ٥٨٥)، الى تأويلات فلسفية مختلفة · فغي مفهومه « للطبع » الذي فطر عليه الانسان،و «الكمون» الصفات التي يخلِّقها الله في «الاشيآء» ، «التظهر» بعد ذلك الى حيز الوجود الفعلي، يبدو انه سعى الى ردُّ كل فاعلية في العالم، بصورة غير مباشرة ، الى الله تعالى ، وبصورة مباشرة ، الى عوامل طبيعية ثانوية ٤٢ . ويبدو أن أصحاب مذهب « الكمون » ، أنما وضعوه بفية تنزيه الله تعالى عن التدخل المستمر في سياق الاحداث الطبيعية ، دون ان يحدوا من سيادته غير المباشرة على العالم . لكن هذه الصيفة المعدلة لعقيدة الجبر لم تحظ برضى المؤمنين بالقدرة الالهية الشاملة ، مثل ابن الكرام (ت ٨٦٩) وأتباعه ، ولا بموافقة المدافعين عن حق الانسان بحربة العمل في نطساق الطبيعة ، نظير بشر بن المعتمر وابي الهذيل العلاف . وعليه ، فلا غرابة في ان نرى شيوخ المعتزلة من جهة ، وخصومهم من جهة ثانية ، يهاجمون النظام بمرارة بالفة ١٢ .

# الطبع في مفهوم مممتر

اما في ما يتصل بمفهوم « الطبع » من حيث هو مبدأ الفاعلية الحاسم الكامن في الاشياء ، فيبدو أن النظام نسج فيه على منوال معمر بن عباد ،

#### الفصل الثاني: نشأة الحركة الكلامية في الاسلام

استاذ بشر بن المعتمر ؟ ؟ . فمعمر هذا ؛ الذي دفع بفكرة « الطبيع » الى حدودها المنطقية ، حاول التدليل على ان وجود الاجسام ينبغي ان يُردَ الى الله ؛ اما وجود الاحداث فيجب ان يرد الى « فعل » هذه الاجسام عينها . وهذا الفصل انما يحصل ؛ اما « طبعا » كما في الاشياء الجاسدة كالنار ، واما « اختيارا » كما في الكائنات الحية كالانسانه ، وللتدليل على ما (كاللون) ، وقد لا يكون ؟ ففي الحالة الاولى يحل اللون فيه بحكم الطبع ؟ ما (كاللون) ، وقد لا يكون ؟ ففي الحالة الاولى يحل اللون فيه بحكم الطبع ؟ فيكون ، والحالة هذه ، « من فعله » ، لان ما يحل في الثيء طبعا لا يمكن أن يقال عنه انه من فعل عامل آخر . وفي الحالة الثانية ، قد يساء الله ان يول ذلك الجسم، كلن الجسم هذا قد لا يقبل اللون الذي ليسمن طبعه ؟ . وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا بصورة غير وعلى ذلك ، فلا يقال عن الله تعالى انه يحدث العرض الا يعلى الله على اله على الله على ا

من البديهي أن الدافع الذي حدا بمعمر ألى دفع مفهوم الطبع هذا الله نهايته المنطقية ، كان الرغبة في تبرئة الله تعالى كليا من تبعة الشر في العالم ، 3 . كن خصومه - كما لم يكن من المستبعد - حملوا هذه النبرئة على محمل العجز ، واعتبروه خرقا لما جاء في القرآن من أنه تعالى قادر على الحياة والموت ، الغ ، 3 .

# الانسان في مفهوم معمر

اما في باب الغمل الانساني ، فقد كان مذهب معمر مشابها جدا للدهب النظام . فالانسان عنده جوهر او معنى مباين للجسم ، موصوف بالقدرة والعلم والابداع غير قابل للحركة او السكون او النمو او الاتساع ؛ وهو غير منظور ولا ملموس ولا هو محسوس ولا مدرك ، وانما هو طليق من قيود المكان والزمان ، ويتولى في الجسد وظيفة التدبير لا غير ٥٠ . ويضيف الاشعري الى هذه الرواية قوله : ان الانسسان في راي معمر جزء لا يتجزا ، يقسود المجسد الذي هو اداته بمجرد الارادة دون ان يماسه ١٥ . أما من حيث ما المجسد الذي هو اداته بمجرد الارادة دون ان يماسه ١٥ . أما من حيث ما المي خالفه باعتبار واحد فقط يتصل بطبيعة الإنسان ٢٠ ، فلهب مثله الى الانسان انها يفعل في نفسه ، وعلى ذلك فهو قادر على افعال المرفة والارادة والبغض والتصور ؛ لكنه غير قادر على انجاز اي شيء اطلاقا في المالم الخابرجي ، فكل ما يتولد في عالم الطبيعة اذن ، وكل ما يلازم الإجسام المالم المخارجي ، فكل ما يتولد في غالم الطبيعة اذن ، وكل ما يلازم الإجسام المالم المخارجي ، فكل ما يتولد في غالم الطبيعة اذن ، وكل ما يلازم الإجسام

من حركة او سكون ، واون وطعم ، وحرارة او برودة . . . الخ ، انما هو من فعل الجسم الذي يسند البه بايجاب الطبع، .

على أنه من الصعب تبين الفائدة الايجابية التي جناها معمر في نظرته الى حرية الارادة ، من هذه الفكرة الفريبة القائلة بأن الانسان ، « جوهر مفارق ٤٤» . فالنظام الذي كان رايه في الانسان يشبه راي معمر شبها كبيرا تمكن من أن يثبت اتصاف الانسان بوحدة جزئية ، وذلك لانه اعتبر النفس الانسانية جوهرا ممازجا للجسد بجملته ٥٠ . ولم يكن ، مع ذلك ، أي من هذبن الشكلين من الثنائية حلا معقولا للمعضلة الاخلاقيسة التي واجهت المتكلمين المسلمين .

# التولد في رأي ثمامة

تأثر خطى معمر متكلم آخر من كبار متكلمي بفداد ، هو ثمامة بسن الاشرس (ت ٨٢٨). فشمامة هذا انطلق من هذا الراي ذاته في الانسان والعالم ، الا انه وقع في حيرة من امر الاشكال الذي يكتنف مسألة الفعل الانساني مما دعاه آلى التسليم بانه قضية مستعصية لا حل لها . وعليه اخلد الى موقف لا ادري حاسم . لكنه بقي ، كسائر شيوخ المعتزلة ، ملتزما بالاقرار بالعدالة الالهية ، وبضرورة تحميل الانسان اعباء مسؤولياته . فقد رأى ان الانسان « يفعل » في نطاق الارادة وحسبه، ، ولا يستطيع شيئًا خارج هذا النطاق . فعلى من تقع اذن مسؤولية آثار افعالـــه الارآديـــة أ نسب بشر ، كما راينا ، آثار فعل الانسان في العالم الخارجي الى الانسيان نفسه ، كما فعل ابو الهديل ، ولكن مع بعض التعديل . اما معمر والنظام ، فقد نسبا هذه الآثار الى الطبيعة آلتي راى فيها النظام \_ على الاقــل \_ اداة الارادة الالهية غير المنظورة. لكن الحل الذي اتى به ثمامة ان صح ان نسميه حلا ـ يختلف اختلافا جدريا عن سائر الحلول الاخرى ؛ فاذا نَحن اسندنا « الافعال المتولدة » الى الانسان ، وقعنا في عرفه في الخلف الذي وقع فيه بشر واتباعه ، وهو ان فاعلا تولدت عن فعله آثار مكروهة بعد وفاته (كان تقع الادية على انسان آخر ) ، فإن اذية هذا الفعل لا بد من إن تنسب اليه ، فنكون بذلك قد اسندنا الفعل الى البت ٧٠ . وان نحن ، من جهة اخرى ، نسبنا هذا الاثر الى الله، كان مسؤولا عن افعال الانسان السيئة والمخرج الوحيد ؛ في عرف ثمامة ، أن الافعال المولدة لا فاعل لها مطلقا ٥٨ . وهكذاً يكون ثمامة قد حرر الخالق والمخلوق معا من المسؤولية الإخلاقية ، دون ان

#### الفصل الثاني : نشأة الحركة الكلامية في الاسلام

يتقدم خطوة واحدة نحو حل معقول لهذه المصلة الاخلاقية المعقدة .

أن ما نعرفه عن مذهب ثمامة لسوء الحظ قليل الى حد يصعب معه التأكد من مدى جده في تبني هذا الموقف . فهنالك نوادر رواها عنه ابن المرتضى والبغدادي كلاهما ٥١ ، يبدو انها تؤيد قول الشهرستاني عين ثمامة هذا انه « جمع بين سخافة الدين وخلاعة النفس » ١٠ .

# المعتزلة والنظام الظرفي

ومع ان شيوخ المعتزلة اعتبروا الانسان خالقا لافعاله ، فقد روجوا لنظام كونَّى من الجوآهر والاعراض عرف بالنظام الظرفي١١ وهذا النظام الميتافيزيقي يستند الى اعتبار اساسي هو ان سائر ما في المالم (وهو عندهم كل شيء ما عدا الله) يتألف من نوعين متمايزين من المناصر هما الجواهر والاعراض. وفي المسادر الاسلامية ، ان هذه النظرية الذرية في الكون قد حظيت بقبول جميع المسلمين ما عدا النظام١٢ . فالنظام ، على ما يبدو ، انحاز الى الفرضية الارسطوطالية القائلة بتجزؤ المادة الى غير نهاية . ومع أنه ينبغي اعتبار النظام الخصم الاكبر لهذه النظرية الدرية ، الا انه لم يكن الخصم الوحيد . ذلك ان ضرار بن عمرو ، وهو معاصر لواصل (ت ٧٤٨) ، كان قد رفض فكرة الجزء او الجوهر اصلا ، ورد" الجسم الى مجموعة من الاعراض ، منى تألفت اصبحت قابلة لاعراض اخرى١٣ ، وكذلك هشمام بن الحكم (الذي توفي في آخر القرن المثامن او اوائل التاسع) ومعاصره الاصم ، فقد عارضًا رأى الجماعة في ثنائية الجوهر والعرض ، وردا كل شيء ألى مبدأ واحد هو الجسم ١٤ . ومع ذلك ، فيبدو انه لم يكن هناك خلاف يذكر حول مسألة الاعراض ، خارج حلقة الاصم١٠ . فالنظام نفسه ، اذ نفى وجود الجزء رد جميع الاعراض الى عرض واحد هو الحركة ١٦ . اما في نطاق المدرسة الاشعرية ، فقد كان الاتفاق تاما في هذا الباب ، حتى ان البغدادي اعتبر القول بالاعراض شرطا من شروط الإيمان الصحيح ١٧ . وهكذا ذهب الاشاعرة الى أن الجسم لا يمكن أن يتعرى من الاعراض الايجابية او السلبية ، نظير اللون والرائحة والحياة والعلم ، او اضدادها ١٨ . وقد قال بهذا الراي معظم شيوخ المعتزلة ما عدا صالح قبــة والصالحي ، اللذين عارضاه انسجاما مع رايهما في القدرة الالهية التي لا تحد ، وذهبا الى ان الله تعالى باستطاعته ان يخلق « جوهرا » خالباً من اي عرض١٦ . وقد وافق على هذا الراي موافقة جزئية ابو هاشم ابن

#### الباب الثاني : المشادات السياسية - الدينية الاولى

الجبائي (ت ٩٣٣) والكمبي ؛ فذهبا الى انالجسم قد يتعرى من جميع الاعراض ما عدا عرضي اللون والكون ٢٠٠٠

# الاعراض بين البقاء والفناء

واهم الخصائص التي تتميز بها هذه الاعراض ، في ما يعنينا الآن ، هي قابليتها الطبيعية للغناء . فقد ذهب المتكلمون عموما الى ان الاعراض لا تدوم زمانين ، لكن الباقلاني (ت ١٠١٣) ، صاحب الفضل في تهذيب النظرية اللاسلامية ، يعرف الاعراض بأنها «هي التي لا يصح بقاؤها . . . وتبطل في ثاني حال وجودها «٧٧ ، ويجد في القرآن مستندا لهذا التعريف ، مقتفيا في ذلك اثر استاذه الاشمري٢٠ .

وكما يتوقع الرء تبين للمعتزلة ، لا سيما للذين قالوا منهم « بالتولد » ، ان هذا القول يتمارض مع اعتقادهم بحرية الارادة .. وبناء عليه انكر كثيرون منهم هذه القضية ، واسندوا الى بعض الاعراض شيئا من الدوام . فأبو الهذيل مثلا ادرج في عداد الاعراض القابلة للفناء الارادة والحركة ، وفي عداد الاعراض الاخرى بينها اللون والحياة عداد امن الاعراض الاخرى بينها اللون والحياة والعلم ؛ وهذا ما قال به بشر بن المعتمر والجبائي (ت١٥٥) وابنه ابو هاشم، والنجار وضرار وسواهم . اما النظام ، الذي رد جميع الاعراض الى عرض الحركة – كما مر معنا – فقد ذهب الى الدارة العراض الله عراس المدركة – كما عر معنا – فقد ذهب الدارة المدارة ال

ان اهتمام المتكلمين ـ لا سيما الاشاعرة ـ بهذا النظام الجائز من الجواهر والاعراض كان نابعا ـ كما الشار موسى بن ميمون بحق ٢٤ ـ من الرغبة في تأييد اعتقادهم بقدرة الله المطلقة وفعله الباشر ، ليس في ايجاد الاشياء فحسب ، بل وفي استمرار بقائها من لحظة الى اخرى ، وعلى ذلك فقد استنتجوا ان وجود الاشياء لا بد من ان يبطل في اللحظة التي يتوقف عندها الله عن ان يخلق فيها الاعراض التي تسبغ عليها صفة الوجود ، وهذا وحده والتي تشتمل في الدرجة الاولى على عرض الكون بالذات ٧٠ . وهذا وحده يكفي لاظهار السبب الذي من اجله تشبث شيوخ الاشاعرة بهذه النظرة الى العالم دون سواها ، بينما لم يتمكن المعتزلة من ان يسلموا كليا بمثل هذه النظرة دون ان يقعوا في تناقض ذاتي . ولهذا السبب عمل عدد منهم ـ كما دانيا ـ على تعديلها على نحو يصان معه رابهم في الانسان من حيث هو «خالق لافعاله » .

## العدالة تنافي الشغاعة

وهنالك نتائج خلقية دينية كانت تلزم بديهيا عن دفاع المتزلة عسن عقيدة العدالة الالهية ، كان من اهمها انكار الشفاعة ، وحتمية الدينونة الالهية ، الالهية ، وابدية العقاب في الجحيم . ففي ما يختص بالدينونة الالهية ، اقام المتزلة الحجج على ان العدل الالهي يستتبع ضرورة ابرام احكامه ، لا سيما « وعده » باثابة المؤمنين بالسعادة الابدية ، و « وعيده » بارسال العصاة الى جحيم ابدي ٢٧ . فلا شفاعة الانبياء او الاولياء ، ولا رحمة الله تبدل ما يقضي به عدله تعالى ، لان ذلك يزعزع الاعتقاد بسداد احكامه ، ويترك المخلوق في جهل مطبق من امر مصيره الاخير

والظاهر ، ان الذي زاد في اهمية هذه المسالة هو ادعاء جهم واتباعه ان الله تعالى ، الذي هو « الاول والآخر » ـ على ما جاء في القرآن الكريم (سورة الحديد الآية ٣) ـ سيقضي اخيرا بغناء الجنة والنار ، حتى يبقى هو وحده الى الابد ٧٧ . اما راي السلف الذي يترك مجالا اوسع للرحمة الالهية نمع انه يعيل الى ازالة التمييز ما بين الجنة والجحيم ، فقد اكد على بقاء الجنة كمقام للسعداء (وهم في نهاية الامر جميع المسلمين) ، وخلود الجحيم كمقام للكافرين ٨٧ . ثم ان شروط النجاة اخذت في التناقص على نحو مطرد في المشادات الكلامية الاولى ، حتى غدا الاقرار بوحدائية الله ، آخر الامر ، هوالشرط الوحيد للنجاة ، او لقطم المقاب في الجحيم على اقل تقدير ٧١ .

## التشبيه والصفات الالهية

على ان آراء المعتزلة الكلامية التي هي اشد ايفالا في التجريد ، هي تلك التي كانت تدور حول معضلتهم الكبرى الثانية ، وهي الإيمان القاطع بالتوحيد الذي تصدوا فيه ... في الدرجة الاولى ... للمانوية مسن جهة ، وللمجسمة وغيرهم من الصفاتية ، من جهة ثانية . فقد اسندت «البدعتان» الاخيرتان الى الذات الالهية ، تمسكا بالمدلول الحرفي لنص القرآن ، عددا من الصفات الايجابية ، تتدرج من صفات تجريدية نظير الحكمة والحياة والارادة ، الى اوصاف جسمانية فاضحة مثل الهيئة والوجه والاطراف . وليس في معتقد الصفاتية المتدلة ، ولا في مفهوم المجسمة المتطرفة ، ما يسمح بالافتراض انهم تجاوزوا مدلول النص القرآني الصريح في هسلا الصدد . وعلى ذلك ، فالإشارة القرآنية في سورة القيامة ، الآية ٢٢ ، الى احتمال رؤية الله ؛ وفي سورة الرحمن الآية ٢٧ ، الى وجهه تعالى ، وفي

سورة الاعراف الآية }ه ، وسورة طبه الآية ه ، الى استوائه على العرش ، الم ستوائه على العرش ، الم ان الاشارات هذه ، اما ان تحمل على الظاهر دون اخل ورد ، او يستنتج منها منطقيا ان الله ذو صفات جسدية وخصائص اخرى يشارك بها الانسان . ويبدو ان الراي الثاني المتطرف عززته اعتبارات عقائدية تنميز بطابع تجريدي اقوى . فلما كان اكثر دعاة هذه القضية الاولين من الشيمة ، فبامكاننا ان نفترض ، غير مخطئين ، ان الذي املى عليهم عقيدة التجسيم كان رغبتهم الملحة في ان يرفعوا الائمة الىمستوى الهي او شبه الهي، ابناء على ما ذهب اليه الفلاة منهم من ان الله يتجسد في الائمة بين حين وآخر . ويقال ان صاحب هذه البدعة المنكرة يهودي اعتنق الاسلام هو وآخر . ويقال ان صاحب هذه البدعة المنكرة يهودي اعتنق الاسلام هو الناس الى تأليهه في حياته ، ٨ . فابتدع بذلك فكرة التجسيد بكاملها في الاسلام ، واعتنقها من بعده عدد من الفرق الشيعية ، كالبيانية والهشامية والمغية والوسوية والخطابية والكر "مية ٨ .

## صفات الذات وصفات الفعل

وقد اكتفى المعتدلون من المحافظين والحشوية باثبات عدد من الصفات الالهية ، ذهبوا الى انها تنميز عن ذاته تعالى . وانحصرت هذه الصفات مع مرور الزمن في سبع « ذاتية » هي : القدرة والارادة والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام ، قالوا انها قائمة ابدا في ذاته الالهية ؛ واضيفت الهيا في ما بعد صفات « فعل » اخرى ، نظير الخلق والعدل والجود النح٨٠ ، ومع ان خصوم المعتزلة اتهموهم بأنهم تعمدوا تجريد اللاات الالهية من جميع الصفات الابجابية ، الا أن الظاهر أن مرادهم أنما كان صيانة مفهوم التحريد والبساطة في اللات الالهية . ذلك أن وجود عدد من الصفات الابجابية المتميزة عن ذاته والقائمة فيها ابدا ، كان يندر في رايهم بزعزعة نكرة التوحيد لانها انطوت على كثرة اللوات الازلية ، مضافة الى ذات تعالى٨٢ . حتى أن خصم المعتزلة الاله حرصهم على صيانة تفرده وتعاليه على كرث عال ثيء آخر ، قال :

« اجمعت المعتزلة على ان الله واحد ، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير . وليس بجسم ولا شبح ولا جثة ولا صورة ولا لحم ولا دم ولا شخص ولا جوهر ولا عرض ، ولا بلي لون ولا طعم ولا رائحة ولا مجسنة ،

#### الفصل الثاني : نشأة الحركة الكلامية في الأسلام

ولا بذي حرارة ولا برودة ولا رطوبة ولا يبوسة ، ولا طول ولا عرض ولا عمق ... وليس بذي جهات...ولا يحيط عمق ... وليس بذي جهات...ولا يحيط به مكان ، ولا يجري عليه زمان ... ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدثهم ... ولا تدركه الحواس ، ولايقاس بالناس ... لم يزل اولا سابقا متقدما للمحدثات ... ولم يزل عالما قادرا حيا ولا يزال كلاك . لا تراه العيون ، ولاتدركه الابصار ، ولا تحيط به الاوهام ... وأنه القديم وحده ولا قديم غيره ، ولا اله سواه ، ولا شريك له في ملكه » . . ه .

ويبدر أن شيوخ المتزلة قد تأثروا ، في تخريج وحدانية الله تخريجا عقليا ، بالمهوم الارسطوطالي لله ، باعتبار أنه فعل العقل المحض ، وأنه وحدة الذات والصفات أو الفكر وموضوع الفكر في آن واحمد . وتأثروا كذلك بالراي الافلوطيني الذي يقرر أن الله أذ يفوق درجة العقل والوجود جملة ، لا يمكن أن يدرك الاسلبا ٨٠ . ومن الغريب أن المصادر العربيسة تنسب هذا الراي الى مصدر يوناني أقدم من أفلوطين وأرسطو ، همو أمبد قليس ؛ فاليه ينسب المؤلفون المسلمون عامة القول بوحمدة الذات والصفات في العزة الالهية ٨١ .

## وحدة الذات مع تمدد الصفات

وقد كانت المعتزلة تامل بنفيها للصفات الازلية القائمة في ذات الله ، ان تثبت وحدانيته المطلقة . الا ان الصورة القرآنية لاله حي . هائل الحضرة واضح المالم ، حالت بالواقع دون التخلي عن الصفات الايجابية بجملتها ، لاسيما صفة القدرة . وتجاه هذه المسكلة ، سعى كثيرون من علماء المعتزلة جادين ، من اجل « تعليسل » الصفات الالهية ، على نحو يصون فكرة الوحدانية ، دون ان ينال من الكمال الالهي . وقد أورد الاشعري في معرض كلامه عن مذهب المعتزلة أدبع محاولات مختلفة لمالجة هذا الاشكال ١٨٨٨

1 ـ فذهب بعضهم ، كما يذكر ، الى اننا عندما نقول ان لله صفات منها العلم والقدرة والحياة ... الغ فالمقصود مجرد اثبات كونه عالما وقادرا وحيا ؛ وأنه بالتالي ليس جاهلا ولا عاجزا ولا ميتا، لان هذه الاوصاف لا تجري عليه . وهذا ، في ما ذكر،واي النظام ٨٨ وعليه اكثر مشايخ المعتزلة بغرعيها البصري والبغدادي .

٢ ــ وُدُعب البَعض الآخر الى ان القــول بأن لله صفــات العلم
 والقدرة . . . لا يعنى ان صفتى العلم والقدرة مستندتان إلى ذاته ؟

## الباب الثاني: المشادات السياسية - الدينية الاولى

بل الى موضوعهما ، اي الامر المعلوم أو المقدور عليه .

٣ ــ والبعض الآخر ، وفيهم العالم الشهير ابو الهذيل واتباعه ،
 سلموا بصحة القول ان لله صغات العلم والقدرة والحياة . . . الخ،
 ولكن على معنى انها هي وذاته شيء واحد لا غير ٨٨ .

إ ـ واخيراً عارض البعض صحة ايراد هذه القضية بهذا الشكل،
 وذهبوا الى انه من الخطأ أن يقال أن له تعالى قدرة وعلما وحياة...
 الخ، أو أن يقال أن ليس له ذلك . وكان هذا ، على ما يبدو ، رأي شيخ كبير آخر منهم هو عباد بن سليمان واتباعه ١٠٠ .

# اثبات الصفات على معنى الغايرة

على ان بعض المتكلمين الآخرين ، لجاوا الى اساليب جدلية اخرى ، تحدوهم الرغبة في تذليل العقبات التي تحول دون اسناد صفات ايجابية الى الذات الالهية . فابن الايادي ، وهو معاصر للاشعري ، حاول التدليل على ان الصفات انما تحمل على الذات الالهية ، على سبيل الجاز او الرمز ١١ . وفي راي مجادل آخر ـ عنبف لكنه حاذق ـ هو ابو الحسين الصالحي (القرن التأسع) ، ان القول بأنه تعالى عالم وقادر وحي . . . الخ لا يعني اكثر من مفايرته للكائنات الاخرى التي لها هذه الصفات ، او اثبات مضمون الآيسة القرآنية الكريمة « وليس كمثله شيء » (سورة الشورى الآية ١٢(١١ ، وهو قول يحيل الصفات الالهية الى تعابير لفظية فارغة . على ان بعض المتاخرين من مشايخ المعتزلة مثل الجبائي (ت ٩١٥) ــ وهو الاستاذ الشهير الذي تتلمذ الاشعرى عليه ـ اذ اثبتوا الصفات الالهية ، اعتبروها لوازم ، أو - اذا صدقت المصادر - معلولات لذات الله ؛ ومنعوا امكان اسناد اليعض من تلك الصفات (مثل السمع والبصر) الى ذاته تعالى ، الا اذا كانت مما يتصل مباشرة بعوضوعها (أي الشيء المسموع أو المرئي)٩٢ . وهذا الرأي المبتكر كان من شأنه أن يحيل الصفات الالهية الى مجرد أعراض لاحقة بالذات الالهية ، مرتبطة - كما اعتقدوا - بموضوعها المحتمل ، الا أن الجبائي صرح ) كما فعل اكثر علماء المعتزلة ، بأن الاشياء حتى قبل حدوثها ، هي أشياء حقيقية يسوغ اتصالها ايجابيا بفعل الله او ارادته، .

# اثبات الصفات على انها احوال

على أن أبن الجبائي أبا هاشم (ت ٩٣٣) ، وكان من كبار علماء المعتزلة،

#### الغصل الثاني: نشأة الحركة الكلامية في الإسلام

هلب رأي والده هذا ، بأن اعتبر الصفات الالهية احوالا للذات الالهية ، لا هي موجودة ولا معدومة ؛ ولا تعرف الا عن طريق اللذات التي تحل فيها . ومع ذلك فهي ما يعيز ذاتا عن سواها ١٠ . ويبدو ان ابا هاشم ، خلافا لسواه من اصحاب هذا الرأي ، قد قدم بعض الصفات مثل الحياة ، على البعض الآخر كالعلم والقدرة والارادة ، التي وصفت بأنها شروط ملازمة لصفة الحياة ، او معلولة لها 11 . وليس من الواضح اي نفع جنى ابو هساشم ، وسواه كالباقلاني الاشعري النزعة ، من هذه القضية الغربية ، الا ان يكون تقديم اللهات على الصفات في الحالة الاولى ، وتقديم بعض الصفات اللهائية على بعضها الآخر في الحالة الثانية . ومع ذلك ، فمن الجلي ان هذا التمييز الصريح ، ما بين الحال والصفة ، كان شاهدا على ذلك النزوع المتزايد نحو الاعتماد على احتهادات لفوية من هذا النوع ، كوسيلة لتصفية بعض معضلات الاكم الكبرى ، التي واجهت المتأخرين من شيوخ المتزلة ، ومن تلاهم مسن العلم الفكر ، دون ان يظفروا بحل اصيل لها .

# الصفات الازلية والصفات العرضية

وكذلك فيما يختص بسائر المشاكل الاساسية الناشئة من الاعتقاد بأزلية الصفات الإلهية ، فان موقف المعتزلة منها لا يقل تداخلا وتعقيدا . بلان فكرة القدم ذاتها كانت تثير الشكوك عند بعض علماء المعتزلة ، من كانوا يحرصون على ازالة اقل ظل من التعدد في الذات الالهية الاخرى ، التي الهذيل تشبث بهذه الصفة ، وادرجها في عداد الصفات الالهية الاخرى ، التي وحد بينها وبين الذات الالهية ، كما مر معنا . لكن معمرا جعل اطلاق صفة القدم على الذات الالهية متوقفا على حدوث الموجودات الجائزة ، في حين ان مفكرين آخرين تحدوا صحة هذا النهج في معالجة المشكلة، وانكروا صراحة جواز وصف الله تعالى بالقدم ١٤ .

اما في باب الصفات الالهية الاخرى ، فان المعتزلة قد ميزوا كلك بين الصفات الذاتية والصفات الغملية ، وجريا على رابهم في نُفي الصفات الازلية ، فان كثيرين منهم سلموا بازليتها لفظا ، لكنهم منموا أن يكون لها وجود مستقل عن ذات الله ، فقد حاول هؤلاء التدليل على أن الصفات الذاتية ، مثل الحياة والقدرة والعلم، ليست مما يمكن وصف الله بأضدادها، لذلك يمتنع أن يقال عن الله ، الذي هو حي وقادر وعالم ، أنه تعالى غير حي أو عاجز أو جاهل ، في حين أن صفات الفعل ، مثل الحب والارادة والجود

والكلام والرحمة والعدل والخلق ، هي مما يجوز أن يوصف بها أيجابا وسلبا ١٨ . وهذا القول انتهى بهم ألى التسليم بأن هذه الغنة من الصفات الإلهية ، التي لها بموضوعها صلة ، لا تعد ضرورية لمفهومنا لذات الله ، ولا هى قديمة فيه قدم الصفات الذاتية ، بل هي صفات عرضية أو جائزة .

## الارادة والفعل

على ان النقاش احتدم في الحلقا تالكلامية والفلسفية ، اشد ما احتدم، حول صفتي الارادة والكلام ، وبناء على الارتباط المنطقي بين صفة الارادة الالهية وموضوعها الجائز او الحادث، فان عددا من علماء المعتزلة ، لا سيما فرع البصرة الذي كان يتزعمه ابو الهذيل ، صرحوا بأن الارادة الالهية صفة عرضية حادثة ، وانها بحكم ذلك ، تقوم لا في محل ، ما دام القول بأنها قائمة بدات الله محال ، دون الوقوع في خلف منطقي ١٩ . اما زعيم فرع بغداد، وهو بشر بن المعتمر ، فقد ميز هو واتباعه بين نوعين من الارادة الالهية ، هما ارادة ذاتية وارادة فعلية ١٠٠ . مشددين على ثنائية هذا المفهوم الفامض ، في صلته المزوجة بذات الخالق من جهة ، وبالمخلوق من جهة ثانية .

وقد خطا آخرون ، منهم النظام والكعبي ، خطوة اخرى ، فانكروا الكارا تاما ، ان تكون هذه الصغة مما يجوز ان يطلق على اللهات الالهية . ولمل النظام ادرك استحالة التعارض بين ارادة الله وفعله ، فقد ذكر عنه انه كان يرى ان الله اذا اراد ان يخلق شيئا او يصنعه ، فان ارادته له ليست الا فعل خلقه او صنعه له ، وان ارادته لافعال الانسان انما هي امره بها ، وان ارادته لوقوع الاحداث في المستقبل ، هي فعل العلم او التصريح بأنها واقعة لا محالة ١٠١ .

## الكلام بين القدم والحدوث

ثم أن صفة الكلام ، بحكم مشابهتها لصفة الارادة اثارت ، هي الاخرى ، طائفة من الصعوبات المماثلة ، التي حاولت المعتزلة التغلب عليها . وكذلك المناظرات اللاهوتية المسيحية حول طبيعة المسيح ، التي يتردد لها صدى واضح في المؤلفات الكلامية ١٠٠ ، قد اثرت ، على ما يبدو ، في صياغة مسالة « كلام الله » الذي لم يكن مستغربا أن يلحب متكلمو المسلمين الى انه عبارة عن القرآن، ومن الجدير بالذكر، ان خصوم المعتزلة كثيرا ماكانوا يشنعون عليهم بحجة أنهم اقتبسوا اعتقادهم في خلق القرآن من النصارى ، الذين اعتقادوا

#### الفصل الثاني: نشأة الحركة الكلامية في الاسلام

ان «كلمة الله» قابلة للتجسد في مخلوق ما هو عندهم يسوع المسيح في حين ان المتزلة ، من جانبهم ، سفهوا قول هؤلاء الخصوم بأن القرآن ، نظير السيد المسيح ، هو كلام الله الازلى ١٠٤ .

وهكذا فان المعتزلة ، جريا على مذهبهم في انكار ازلية الصفات انساقوا الى رفض ازلية الكلام الالهي ، وصرحوا انه عرض محدث ١٠٠٠ على ان البارزين من دعاة هذا الراي ، نظير ابي الهذيل الذي اشرنا اليه مرارا ، لما كانوا مستفرقين في البحث عن محل او حيز ، يمكن اشل هذا الحادث العارض ان يحل فيه ، وجدوا من الضروري ان يعيزوا بين جانبين من جوانب الكلام الالهي هما فعل الكون الاصلي او قوله « كن » ، الذي خلق به العمالم ، على ما جاء في القرآن ،حين امره ان يكون ، وافعال الكون اللاحقة او الثانوية، التي بها اوجد الله المخلوقات الجزئية ، فالغمل الاول لا يمكن ان يحل اصلا في المدات الالهية ، لانها ليست محلا للاعراض ، و لافي العالم لانه لم يكن قد برز بعد الى الوجود ، لذا وجب ان يقوم في لا محل ، اما افعال الله الجزئية في تحل في كل من الاشياء التي خلقت بها ١٠٠١ .

# الكلام بين الوحي والتلاوة

وقد ميز علماء آخرون ، نظير النظام ، ما بين الكلام الانساني اللي صرحوا بانه عرض ، والكلام الالهي اللي ذهبوا الى انه صوت مسموع يحدثه الله ١٠٠٧ . لكن المعتزلة على الرغم من كل ما حاولوه من تهذيب موضوع الكلام المخلوق ، ذهبوا ، بوجه العموم ، الى ان القرآن ، بوصفه كلام الله ، مخلوق لا محالة . وتفاديا للظن بأن المقصود بخلق القرآن نزوله على النبي محمد ، ما بين السنتين ، ٦١ و ٣٦٣ ، يجدر بنا ان نشير الى ان كلمة الخلق ههنا كانت تدور على مفهوم نظري تجريدي خالص ، لا علاقة له بالمسكلات الراهنة المتصلة تاريخيا بنزول القرآن او تدوينه . فقد احتفظت المتزلة ، جريا على غرار اهل الحديث واهل السنة بوجه عام ، بفكرة «اللوح المحفوظ» في السماء ( او ام الكتاب) الذي كان القرآن منقوشا عليه ١٠٨ ، قبل نزوله على النبي عن طريق جبريل سالروح الامين ، والناطق بلسانه تعالى . فمن هذا الطور « السماوي » ، اذا جاز التعبير ، مر القرآن في طورين بشريين : والاول دور الكتابة ، والثاني دور التلاوة . لكنهم مع ذلك اقروا ان القرآن في كلا هذين الطورين ، كلام مخلوق ١٠٠٠

# محنة القول بخلق القرآن

ومهما يكن من امر فان المعتزلة لم تكن ، من بين الفرق الكلامية ألاولى ، هي وحدها التي قالت بخلق القرآن، بل ان الخوارج ، وجل الرجئة والسيعة والجهمية ، قد ذهبوا على ما يبدو هـذا اللهب في خلق القرآن ١١٠ . ولو أن قضية خلق القرآن بقيت ، كما كانت بالفعل ، مسألة تجريدية أو نظرية محضة ، لما كانت احدثت تلك الضجة ، والسارت ذلك الغضب ، في غضون الشطر الاول من القرن التاسع . الا أن ما زاد في حدة الجدال بين دعاة هذا الراى والمعارضين له ، ممن وقفوا بعناد في جانب القول بأزلية القرآن ، هو الاسلوب المثير الذي جاهر فيه الخليفة المأمون بدعم موقف المتزلة .. ذلك الموقف الذي كان دوما في نظر جمهور أهل السنة موضعا للربية والقلق ؛ وكذلك اعلانه سنة ٨٢٧ و ٨٣٣ ان عقيدة خلق القرآن هي المذهب الرسمي للدولة)و فرضه بهذه الصفة على المسلمين فيجميع انحاء امبراطوريته وهذه « المحنة » كما كانت تدعى اثارت حدة الانقسامات الكلامية في الاسلام وعملت تدريجيا على تاليب العناصر المحافظة والرجعية حول ` رافع لواء اهل السنة ، العالم النقى الامام احمد بن حنبل (ت ٨٥٥) الذي أستطّاع ، بمجرد حراته ومضاء عزيمته ، أن يحبط خطط ثلاثة من الخلفاء ، ويثلم 6 شيئا فشيئًا ، سيف النقمة الذي اصلتته عليهم الدولة ، وأن يلحق بمذهب الاعتزال ضررا لا يحول ولا يزول ١١١ .

# تمستك ابن حنبل بازلية القرآن

لقد كان أتجاه المحافظين ، ابتداء بالامام مالك بن أنس (ت ٧٩٥) ، ان يصرفوا النظر عن كل محاولة لتعليل العقيدة ، كمرادف للبدعة ، وقد تمثل موقف الامام احمد بن حنبل ، بصدد هذه القضية ، في رده على الوقف المعتدل الذي وقفه ، من قضية خلق القرآن ، متكلم بارز من مفكري هذا العصر ، هو الحسين الكرابيسي (ت ٨٩٠) ، فعع أنه كان ، كما ذكر ، مسن المتحلين بالعلم ، فقد كان نزوعا الى مسلهب المتكلمين ؛ أذ صرح في بعض المناسبات بأن القرآن ، من حيث هو كلام الله ، غير مخلوق ، الا أن الفاظه التي يتلوها القرآء مخلوقة ، ثم عرض هذا الرأي على الامام احمد بن حنبل لابداء رايه فيه ، فحكم الامام بأنه بدعة . عندها اعلسن الكرابيسي استعداده لتعديل موقفه ، مصرحا بأن القرآن ازلي ، وكذلك الفاظه المكتوبة والمتلوة . الا أن الامام ابن حنبل ، بدلا من أن يتلقى هذا التراجع بالرضى ، اعلن ان

### الغصل الثاني: نشأة الحركة الكلامية في الاسلام

هذا القول الثاني لا يقل كفرا عن الاول ، مؤكدا على هذا الوجه ان مجرد البحث في طبيعة القرآن ، فضلا عن قلة جدواه ، كان من فداحة الضرر بحيث حمل السلف ، كما قال ، على تفاديه ، وذلك بدافع من تقواهم ١١٢ .

# تراث المتزلة الفكري

استمر نجم المعتزلة في الصعود بعد وفاة المأمون سنة ٨٣٣ . فقد كان عهد خليفتيه المعتصم والواثق ، اللذين عملا على تنفيذ مقرراته دون حماسة تذكر ، مجرد امتداد للخطط السياسية والدينية التي استحدثها هو . لكن هذا الوضع انقلب راسا على عقب بعد تولى المتوكلُ للخلافة سنة ٨٤٧ . فقد قدمت الى ابن حنبل الترضيات اللازمة ، لصموده البطولي في وجه الاضطهاد الذي لقيه على يد ثلاثة خلفاء ، وغدا القول بخلق القرآن بدعة منكرة ، كما كأن القول بأزليته في عهد الخلفاء الثلاثة السابقين١١٢ . الا انه من الخطأ ان نزعم ان انقلاب الحال على المعتزلة ــ وهي الفرقــة التي احدثت تلك الضجة الكبرى في عالم الفكر الاسلامي ـــ كان نذيرا بزوالها · فقد قدر لتأثيرها أن يستمر في مجالس الكلام زمنا طويلا ، ليس عن طريق علمائها المتأخرين فحسب ، بل بفعل تأثيرها البالغ في تاريخ مذهب اهـل السنة بالذات ؛ وفي تلطيف مواقف المنطرفين من دعاته . ففرقة الاشعرية التي انبثقت \_ كما سنرى في ما بعد \_ عن حركة الإعتزال في القرن الماشر ، انما اقتبست عنها تلك الاساليب التي استخدمتها في النقاش الكلامي كما هي تقريباً ؛ على الرغم من اكبارها لاقوال السلف ؛ وأخلت عنها تراثا حافلا من المسائل والمفاهيم ، كانت هي السابقة إلى طرقها في تاريخ الاسلام .

## ساثر اعلام المعتزلة

ولما لم يكن غرضنا في هذه المرحلة تقمي تاريخ هذه الحركة الفكرية الثورية ، كان جديرا بنا على الاقل ان نذكر اسماء اعلامها البارزين حتى ظهور المذهب الاشعري الذي قام على انقاضها . وقد اصطلح القدماء على تقسيم فرقة المعتزلة الى فرعين : فرع البصرة ، وفرع بفداد . وقد اثبتنا في الجدول التاني اسماء المشاهير من اتباعهما حتى منتصف القرن الماشر ، حين اصبح الاشاعرة ، حملة لوء الحركة الكلامية ، باستثناء علم متاخر من اعلام المعتزلة هو القاضى عبد الجبار (ت ١٠٢٥) .

## الباب الثاني : المشادات السياسية - الدينية الأولى

|             | فرع بفداد                | فرع البصرة    |        |  |
|-------------|--------------------------|---------------|--------|--|
| سنة الوفاة  | اسماء العلماء م          | سنة الوفاة    | باء    |  |
| ۸۲٥         | بشر بن المعتمر           | νελ           | طاء    |  |
| AYA         | ثمامة بن اشرس            | 777           | يد     |  |
| 138         | ابو موسى المردار         | ه۴۸أوه ۸۶     | ظام    |  |
| <b>73</b> A | جعفر بن مبشر             | ۱عداد ۱۶۸     | العلاف |  |
| ۸oo         | احمد بن ابی دؤاد         | معاصر للنظام  | م      |  |
| ۸oo         | ابو جعفر الأسكافي        | معاصر للنظام  | سواري  |  |
| 1.1         | ابو الحسين الخياط        | معاصر للنظام  | اد     |  |
| 171         | ابو القاسم البلخي الكعبي | معاصر المأمون | لى     |  |
|             |                          | <b>75</b> 7   | لشحام  |  |
|             |                          |               |        |  |

| فرع البصره   |                      |  |  |  |
|--------------|----------------------|--|--|--|
| سنة الوفاة   | اسماء العلماء        |  |  |  |
| <b>V</b> \$X | واصل بن عطاء         |  |  |  |
| 777          | عمرو بن عبيد         |  |  |  |
| ۵۲۸أوه ۸۶    | ابراهيم النظام       |  |  |  |
| ۱۶۸اد۱۶۸     | ابو الهذيل العلاف    |  |  |  |
| معاصر للنظام | ابو بكر الاصم        |  |  |  |
| معاصر للنظام | أبو على الاسواري     |  |  |  |
| معاصر للنظام | معمر بن عباد         |  |  |  |
| ماصر للمأمون |                      |  |  |  |
| <b>V</b> \$V | ابو يعقوب الشمحام    |  |  |  |
| 374          | عباد بن سليمان       |  |  |  |
| AFA          | عمرو بن بحر الجاحظ   |  |  |  |
| 110          | أبو على الجبائي      |  |  |  |
| 177          | ابو هاشم أبن الجبائي |  |  |  |

#### حواشي الباب الثاني

| المسعودي ، مروج اللهب ، ج ) ، ص ٢٩١ وما بعد ، الطبري ، تاريخ الرسل ، ج إ<br>ص ٢٣٠٠ ـ ٣٣٠ وما بعد Hitti, History of the Arabs, pp. 181 f. | ١ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٩٢ وما بعد .                                                                                               | * |
| الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٩١ ، انظر ابضا : البغدادي ، الفرق بين الفرق<br>ص ١٢                                                        | ۲ |
| الشهرستاني ، اللل ، ص ١٠٠ - البغدادي : الفرق بين الفرق ، ص ١٩١ وما بعد .                                                                 | ŧ |

- Cf. Goldziher, Le dogme et la loi de l'Islam p. 68 بابل ۲
- ٧ الشهرستاني ، الملل والنحل، ص ١٠٦ وقابل ص ٨٦ والبغدادي، الغرق ، ص ١٩٠ .
- A المرجع السابق ، ص ١٠٤ ، والبقدادي ، القرق ، ص ١٩٥ ، و : Goldziher, Le dogme, p. 180 f.
- Goldziher, Le dogme, p. 165;
  - الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٠٨ وما بعد .
    - ١٠ الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٠٨ وما بعد .
      - 11 النوبختي ، قرق الشيعة ، ص ١٦ ، ١١ ،

الرجم السابق ص ١٠٤٠

١

- ۱۲ الرجم السابق ، ص ۹۱ ، الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ۱۲۲ ، ۱۳۱ . Goldziher, Le dogme, p. 105 الملي ، الباب المادي عشر ، في اماكن متفرقة .
  - ١٢ الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٥ ، النوبختي ، فرق الشيمة ص ١٨ ٢٠ .
    - ١٤ النوبختي ، المرجع السابق ، الحلي ، الباب الحادي عشر ، ص .)} وما بعد .
- Goldziher, Le dogme p. 188 f.
- الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٥ وما بعد ، الشهرستاني ، الملل والنحل ،
   ص ) ١ ، ٣ ، ١ وما بعد .
- ۱۷ النمرستاني ؛ الملل والنحل ؛ ص ۱۷ ؛ و : Watt, Free will and Pre-destination in Early Islam, p. 40 f.
- ۱۸ الرجع السابق ، ص ۳۲ ، ابن تنبية ، كتاب المارف ، ص ۲۸۰ و : Watt, Free Will, p. 54 f.

- ۱۹ ابن تنبية ، كتاب المارف ، ص ۲۰۱ ، الطبري ، تاريخ ج۲ ، ص ۱۹۳۳ ، Watt, Free Will, p. 40 f.; Browne, Literary History of Persia, I, 282; النبهرستاني ، الملل والنجل ، ص ۱۰۵
- Browne, Literary History, p. 283.

والحلي ، الباب الحادي عشر ، ص ١٤٥

- ٢١ الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٧ ٠
- Migne, P.G. XCIV, Col. 1589 f., Anawati and Gardet, Introdution انظر à la théologie musulmane, pp. 201 f., 36 f.
- ۲۲ ابن حجر المسقلاني ، تهذیب التهذیب ۲۰ ، ۲۲۰ ، Wensinck, Mustim Creed, p. 55, Browne, Literary History, pp. 280 ff.
- ۲۱ الخیاط ؛ کتاب الانتصار ؛ ص ۱۱۸ وما بعد ؛ الشهرستاني ؛ الملل والنحل ؛ ص ۱۷ وما بعد .
  - ه ۲ المدرنفسه ، ص ۷۲ وما بعد ،

Pines, Beitrage, Appendix

- ٢٦ ابن الرتضى ، النية ، ص ١٩ ، و
- ۲۷ الخياط ، كتاب الانتصار ، ص ۹۲ ،
- ٢٨ الخياط ، كتاب الانتصار ، ص ٦٢ ، الاشعري ، الابانة ، ص ٥) ، وانظر ايضا Pines, Beitraege, Appendix; Watt, Free Will, p. 103.
  - ٢٩ المرجع السابق ، ص ١٨ ، الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٢٥ه .
    - ٣٠ الخياط ، كتاب الانتصار ، ص ٩٣ ٠

Wensinck, Muslim Creed, p. 56 f.

۲۱ انظر:

۲.

- ٢٦ الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٥٩ وما بعد، البغدادي ، اصول الدين ، ص ١٣٠ Watt, Pres Will, p. 96 f.
- ٣٢ معا يدعو الى القرابة أن فئة من المعزلة ، في ما ذكر ، خالفت هذا الراي ، انظر : الخياط ، كتاب الانتصار ، من ٢٦ . والظاهر أن الصالحي ، وهو معاصر للخياط ومنسوب الى المرجئة آنا والى المعزلة آنا أخر ، كان حامل لواء هذا الراي - انظر الانصري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٢٠٩ وما بعد ، وابن الرفضي ، المنية ، ص ، ) .
- ٢٦ البغدادي ، اصول الدين ، ص ٢٦ وما بعد ، الشهرستاني ، الملل والنحل ص ٣١ ،
   الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٢٥٦ .
  - ٣٥ الملل والنحل ، ص ٣١ وما بعد ، اصول الدين ، ص ١٥٠ وما بعد .
- ٣٦ نخري . lelamic Occasionalism p. 68 .. البغدادي ، اصول الدين ، ص ١٥٠ وما بعد ، و و ما بعد .
- ۲۷ الاشعري ، مقالات الاسلاميين ص ۲۰] وما بعد ، وفخري Bome Paradoxical Implications, of the Mut'tazilite View of Free Will, Muslim World, XLII (1953), 98-108
  - وقد ضمنت هذه النبذة ببض ما في هذا المقال .

- كما يذكر الشهرستاني في كتاب الملل والنحل ، ص ٤٤ . وهذا يذكر بحق أن بشرا استهد
   مذهبه هذا من الفلاسفة الطبيعيين. انظر أيضا الخياط، كتاب الاقتصاد، ص ٦ و١٧١٠ .
- ٣٩ الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٠٣) ، البغدادي ، الغرق بين الغرق ، ص ١(٣
- ١٠) الشهرستاني ، نهاية الاقدام ، ص ٦٨ وما بعد ، انظر ايضا : الغزالي ، الاقتصاد ق الاعتقاد ، ص ٢) . ويبدو ان الذي آثار الاهتمام بهذه القضية المجردة جدا ، انها كان امتبارا شرعيا محضا ، وهو ما اذا كان الانسان مسؤولا عن افعال تولدت من اعماله بعد وفاته . والمثال التقليدي عليه هو مطلق القوس الذي يقتل رجلا ما ، لكنه يعوت قبل ضحيته ، انظر : الاشعري ، مقالات الاسلاميين ص ٢٠٤ ، والبغدادي ، اصول الذين ، ص ١١٣٧ .
- (1) الاشعري › مقالات الاسلاميين › ص ٢٠٤ . وابو الهذيل يعيز بين ما يقعله الانسان ق نفسه › وما يعدائه في اشياء اخرى › وهنده أن الاول علة التاتي ، وهو يعتبر الارادة احد الامرور التي يحدثها في نفسه ، وجمهور المعتزلة (باستثناء الجبائي) يعتبرون الارادة العامل الرئيسي الاول في الفصل › ويتفون أن يكون للارادة ارادة (ص ١١٤) ، أو أنها فعل متولد (١٤١) متحاشين بذلك الوتوع في المدور اللامتناهي . ومن الجدير باللاكر › هيئا › أن الاشاعرة الكروا قدرة الارادة على الاختيار الحر › وردوا ذلك الى الله سالى. والفزالي الذي يردد صدى تعاليمهم يرجع تكرة الاختيار الى مفهم الشي › ويضيف هلا القير الى القدرة الالهية › انظر أحياء على الدين › ج؟ › من ١١١ وما بعد .
- ٢٦ الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٣٦ ، البغدادي ، الغرق بين الغرق ، ص ١٢٩ ،
   الخياط ، كتاب الانتصار ، ص )) .
- ٣) ابو الهديل ، وجعفر بن حرب ، والإسكاني والجبائي كتبوا ، في ما ذكر ، ردودا عليه .
   انظر الغرق بين الغرق ، ص ١١٥ ، وبذكر البغدادي من الاشاعرة : الاشعري والبائلاني والمتلاني .
- )> هو معاصر للنظام وابي الهلايلوالخليفة هارون الرشيد (٧٨٦-٨٠٩) ، انظر ابن المرتضى،
   المنية ص ٣١ ٣٢ .
- ه) الشهرستاني، الملل والنحل ص ٢٦ ، والخياط، كتاب الانتصار ، ص ٥٥ ، والبغدادي،
   الغرق بين الغرق ، ص ١٣٧ ، والاشعري ، مقالات الاسلاميين ص ٨٥ه .
  - ٦] مقالات الاسلاميين ، ص ١٦) ، وكتاب الانتصار ، ص ٥] ،
- ولا بالواقع مرتكز الخياط في دفاعه عن معمر ضد ادعاءات ابن الراوندي أنظر كتاب
   الانتصار ) من وي .
- ٨) الشهرستاني يصم معمرا بوصفه له انه « اول الكافرين » وذلك الانكاره ان القدر خيره وشره من الله (اللل ) ص ٢)) .
- ١٩ البغدادي ، الفرق بين الفرق ، ص ١٣٧ ، الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٨٥٥ ،
   الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٢٦ .
  - ه الملل والنحل ، ص ٧] ، الفرق بين الفرق ، ص ١٤٠٠.
    - ٥١ الاشمري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٣١٣ ٣٢٠ •
- ٢٥ هذا الاعتبار هو تمازجه بالجسد ، فالنظام يعرف الانسان بانه (دوج يتخلل الجسد ، وهو ممتزج به امتزاج الكل بالكل ، على أن الجسد مجرد آفة وسجن له » .

- ٣٥ الانسري ؛ مقالات الاسلاميين ؛ من ه٠٤ ؛ ٣٣٣ ؛ البقدادي ؛ الفرق بين الفرق ؛ من ١٤٠ -
- إه يذكر الشهرستاني صراحة ان معبرا «اخذ هذا القول من الفلاسفة الذين اعتقدوا ان النفس جوهر قائم بذاته لا هو في مكان ولا في زمان » والملسل والنحل ص ٧٧) ، اصا البغدادي فيى ، يما هو اترب الى الصواب ، انه بالواقع نسب الى الانسان ما هو خاص بالله (الفرق بين الفرق ص ١٠٤٠) .
- ان راي النظام لم يخل تباما من التعارض لانه نسب « القوة والقدرة والحياة والارادة »
   الى النفس وحدها (التمرستاني ) الملل والنحل ) من ٣٨) .
  - ١٥ الاشعري ؛ مقالات الاسلاميين ؛ ص ١٠٤٠
    - ٧٥ النبهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٩ .
- ٨٥ المسدر السابق ، انظر ايضا الاشعري ، مقالات الاسلاميين ص ١٠٧) ، والبغدادي ،
   الغرق بين الغرق ص ١٥٧ .
  - ٥٩ ابن الرئضى ، المنية ، ص ٣٦ ، ٣٧ ، الفرق بين الفرق ، ص ١٥٨ ٠
    - ٦٠ الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٩ ،

انظر:

٦1

- Fakhry, Islamic Occasionalism, p. 33 f.
- آراً البندادي ، اسول الدين ، ص ٢٦ ، الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٣٨ ، ابن حزم ، الفصل في الملل والنحل ، جه ، ص ١٢ ، الاشمري ، مقالات الاسلاميين ،
- ٦٣ الاشعري ، مقالات الاسلاميين . ص ٣٠٥ ، ١٦٥ ، قابل ابن حسوم ، المفصل جه ، ص ٢٦ .

ص ۲۰۸ وما بعد ، والنيسابوري ، كتاب المسائل ، ص ۲ وما بعد ،

- ٦٢ مقالات الاسلاميين ، ص ٣٤٣ ، الفصل ، ج٥ ، ص ٢٦ ، الشهرستاني ، الملل والنحل ص ٣٨ ، البغدادي ، الغرق بين الغرق ، ص ١١٤ ، وفي رواية في مقالات الاسلاميين ان مشاما افر وجود « الماني » فضلا عن الاجسام ، انظر ص ٣٤٥ .
- بنبغي أن نذكر ، من أعلام الفرقة التي أنكرت الإمراني ، المجاحظ (ت ٨٦٨) ، أنظر :
   الملل والنحل ، من ١٥٠ .
- ٦٦ البغدادي ، أصول الدين ، ص ٦٦ ٧٧ ، والفرق بين الفرق ، ص ١١١ ، ١٣١ .
  - ٦٧ اصول الدين ، ص ٣٦ وما بعد ، والفرق بين الفرق . ص ٣١٦ .
- $\hbar \Lambda$  البغدادي ، امنول الدين من  $\Gamma a$  ،  $\Gamma f$  ، الاضمري ، مقالات الاسلاميين من  $\Gamma a$  ، وابضا من  $\Gamma a$  ،  $\Gamma a$  ، الارشاد ، من  $\Gamma a$  ، وابضا من  $\Gamma a$  ، الارشاد ، من  $\Gamma a$
- ۱۹ الاشعري ، مقالات الاسلامين ، من ٧٠٠ ، وايضا ٣٠٧ ، ٣١٠ ، اصول الديسن ، ٥٦ - ٥٧ ، والجويني ، الارشاد ، من ١٤ .
- ١٠ البغدادي ، اصول الدين ، ص ٥٦ الاول هو راي الكميى والثاني راي ابي هاشم .
   ويستدل من قول البغدادي انه كان تكليهما الباع .

- الباتلاني ، التمهيد ، ص ١٨ ، ابن خلدون ، القدمة ، ص ٣٧٦ ، وكذلك ٧١ Answall and Gardet, Introduction à la théologie musulmane, p. 62 f.
- الاشمرى ، مقالات الاسلاميين ، ص ٣٧٠ ، والايتان القرآنيتان المستشهد بهما هما 77 سورة الانفال ، الآية ٦٧ وسورة الاحقاف ، الآية ٢٤ . وهما تتحدثان عن الاهراض الرائلة ق مدا السالم .
  - مقالات الاسلاميين ، ص ٨٥٨ ـ ٣٥٨ ، والبغدادي ، اصول الدين ، ص ٥٠ ـ ٥١ . 77
- موسى بن ميمون ، دلالة الحائرين : ٧ŧ Malmonides Guide des égarés, pt. I. ch 73.6th proposition.
- هذا هو رأي الاشاعرة الرسمي الذي يقضى بان و كل شيء في المالم يكون عندما يقول له الله كن ... ونقتي مندما يأمره بان يقني » (البقدادي ، اصول الدين ص ٥٠) ، وعلى
- كل فان بقاء الشيء انها هو نتيجة لما بخلقه الله فيه من عرض البقاء ، وحتى توقف الله عن خلق هذا العرض قان الشيء ينعدم من الوجود . على ان بعض مفكرى المنزلة (كالجبائي وابنه ابي هاشم على الاخص) عارضوا هذا القول ، وجادلوا في أن الله عندها لا بد من أن يخلق عارض الفناء في لا مكان أن هو شاء أن ببيد الكون (المسدر تفسه ، ص ه) ، ۱۷ وما بعد) .
- الخياط ، كتاب الانتصار ، ص ١٣ وما بعد ، اصول الدين ، ص ٢٣٨ ، الباتلاني ، 77 التمهيد ، من ١٦٥ وما بعد ،
  - كتاب الانتصار ، ص ١٨ ، اصول الدين ، ص ٢٣٨ ، وفي اماكن متفرقة ، W
    - البغدادي ، اصول الديم ، ص ٢٣٨ ، ٢٤٢ وما بعد . 74
- البخاري ) الصحيح ) ص ١٦ ) ومسلم ) الصحيح ) ج١ ) ص ٢١٧ على الوالي ، ٧1 انظر انشا ، اصول الدين ، ص ٢)٢ وما بعد ،
- الاشمري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٥ ، النوبختي ، فرق الشيعسة ص ١٩ س ٢٠ ، ۸. البغدادي ، اصول الدين ، ص ٣٣٢ ، الجرجائي ، كثاب التعريفات ، ص ٧٩ ،
- الرجع نفسه ، ص ١٥ وما بعد ، البغدادي ، اصول الدين ، ٣٣١ ٣٣٣ ب النوبختي، ٨١ فرق الشيعة ، ص ٢٨ ، ٣٩ ، ٦٧ ، الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٣٢ وما بعد، الملطى ، كتاب التنبيه ، ص ١٥ -
  - اصول الدين ، ص ٩٠ ، والباقلاني ، التمهيد ، ص ٢٧٢ ، ٨٢
    - الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٣٠ . ۸۲
    - الاشعرى ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٥٦ ـ ١٥٧ . ٨ŧ
      - المصدر تقسه ، ص ٨٣] -۸٥
  - صاعد ، طبقات الامم ، ص ٦ ، الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٣١٧ . ٨٦
- الاشمرى ، مقالات الاسلاميين ، ص ۱۷۷ وما بعد وابضا ص ۸۳) وما بعد ، انظر ايضا ٨V Wensink, Muslim Creed, p. 75 f.

- ٨٨ البغدادي ، اصول الدين ، ص ٩١ ، مقالات الاسلاميين ، ص ٨٦ ٠
- ٨٩ البغدادي ، امسول الدين ، ص ٩١ ، الشهرستاني ، اللهل والنحسل ، ص ٣٤ ، الخياط ، كتاب الانتصار ، ص ٩٥ .
  - ١٠ انظر ايضا: الاشمري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٩٧٠ .
    - ٩١ الرجع تنسه ، ص ١٨٤ -
    - ٩٢ الاشمري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٥٠١ .
- ٩٣ الصدر نفسه ، ص ١٧٥ وما بعد ، ٩٢ ، ٣٢٥ ، انظر ايضا : البغدادي ، اصول الدين ص ٩٢ ،
- ٩٤ الشهرستاني ، نهاية الاقدام ، ص ١٥٠ وما بعد ، اصول الدين ، ص ٧٠ ٧١ -
  - ٩٥ المصدر السابق ، ١٣٢ وما بعد ،
  - ٩٦ المشهرستاني ، نهاية الاقدام ، ص ١٣٢ وما بعد ،
    - ٩٧ الاشمري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٨٠ ،
  - ۱۷۸ ، ۱۷۸ ، ۱۷۸ وما بعد ،
- ۹۹ البغدادي ، اصول الدين ، ص ۹۰ وما بعد ، ۱۰۳ ، الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ۱۹۹ وما بعد و ۱۰۰ ، وفي ص ۱۹۰ و ۱۱۱ ، مأخذ على ابن الهذيل بتعارض الراي.
  - ١٠٠ الاشمري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٩٠ ٠
  - ١٠١ الرجع السابق ، ص ١٩٠ وما بعد ، البغدادي ، اصول الدين ، ص ٩٠ ، ١٠٢ .
- ۱۰۲ انظر مثلا: الباقلاني ؛ التمهيد ؛ ص ۲۵ وما بعد ؛ ۱۰۱ ، ۱۰۱ ، و قابل Anawati and Gardet, Introduction à la théologie musulmane, p. 38 f.
  - ۱۰۴ التمهيد ، ص ۲۵۳ ، الاشعري ، الابانه ، ص ۲۱ ،
  - ١٠٤ الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٩٢ وما بعد .
- ١٠٥ انظر رسالة المأمون الى قاشى تضاة بغداد فى تاريخ الطبري ، ج١ ، ص ١٩٨ ، وفى فهرست ابن النديم ، ص ٣٦٩ ـ ٠٧٠ .
- البغدادي ، اصول الدين ، ص ١٠٦ ، الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٩٥ ،
   الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ٣٤ .
  - ۱۰۷ مقالات الاسلاميين ، ص ۱۹۱ و ۸۸۸ .
  - ١٠٨ القرآن الكريم ، سورة البروج ، الايتان ٢١ ــ ٢٢ .
    - ١٠٩ الاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٨٨ وما بعد ،
  - ١١٠ الصفر نفسه ، ص ٨٧ه و ٨٩ه ، الخياط ، كتاب الانتصار ، ص ٩٢ وما بعد .
- Patton, Ahmad b. Hanhal and the Mihna, p. 50 f. : اجع : ١١١
- 117 داجع : اتظر ابضا : الاشعري ، مقالات الإسلاميين مي ٦٠٢ .
- Patton, p. 139 f.

# البكابُ الثالث

طلائيع (لأأليف إلفاسني المنظم في الفرة الااكمع

# الفَصِّدُل الأول الكندِي (أَوْلَ تُوْلَى فِرَاسِينَهُ بِي الْالكَمَالِيمِ

# الكندي اول فيلسوف عربي

ان الؤلف الذي يجمع الثقات على انه اول فيلسوف عربسي ، سواء بالمعنى العرقي الخاص ، او بالمعنى الثقافي العام ، هو ابو يوسف يعقوب بن اسحق الكندي ، سليل قبيلة كبرى من قبائل عرب الجنوب ، هي قبيلة كندة ، تلك القبيلة ، التي انجبت في الادب العربي علما من ابرز اعلامه ، هو الامير الشاعر امرؤ القيس ، الملقب بالملك الضائيل ، من جراء كفاحه الفاشل في سبيل استعادة عرش كندة ، في اعقاب اغتيال والده .

ولقد سبق لنا أن أتينا على ذكر الكندي ، بوصفه مناصرا لحركة الترجمة ، أو راعيا لها ؛ وباعتباره من السابقين الى تعريف العالم الاسلامي بالؤلفات اليونانية والهندية ١ ، حتى أن بعض المصادر تنسب اليه ترجمة العديد من الؤلفات الفلسفية ٢ خطأ ولا شك ، نظرا للدور الذي قام به في تنقيح الكثير من الرسائل الفلسفية ، أو في تلخيص محتواها ، ومع ذلك ، فأن فضل الكندي في خدمة الحركة الفلسفية والكلامية الناشئة ، في القرن التاسع ، ونضاله في مقاومة النفور الذي واجه به أبناء ملته تقبيل المناهج الاجنبية أو تمثل المفاهيم الغربية ، يؤهلانه بحق لاحتلال منزلة خاصة به في تاريخ الفكر الفلسفي الاسلامي .

# حياة الكندي ونشاته

لسنا مرف عن حياة الكندي الباكرة في الكوفة الا القليل . والمعروف انه ولد في هذه الدينة العراقية في اواخر القرن الثامن ، عندما كان والده واليا عليها ٢ · ومن الكوفة انتقل ، على ما يبدو ، الى البصرة ، وهي آنداك مركز هام للدراسات اللغوية والمناقشات الكلامية . ثم تحول الى بغداد ، وهو بعد شاب ، واقام فيها . وبغداد في ذلك الحين عاصمة الخلافة ، ومحور العركة الفكرية في القرن الناسع ٤ . ههنا حظى الكندي برعاية ثلاثة من

الخلفاء العباسيين هم المامون (٨٣٣ - ٨٣٣) ، والمعتصم (٨٣٣ - ٨٤٢) والوائق (٨٤٢ - ٨٤٧) . وقد عرضنا في مقام سابق لاهتمامهم العام بانتشار الدراسات الفلسفية ، ولرعايتهم الخاصة لملهب الاعتزال ، أما في عهد المتوكل (٨٤٧ - ٨٦١) ، الذي ارتد بعنف على رعاية اسلافه الثلاثة للفلسفة والكلام ، فقد اصبب الكندي بنكسة في اوضاعه الخاصة • ، لكنه عمر مع ذلك ـ الى ما بعد وفاة المتوكل بخمس سنوات ، وكانت وفاته استنادا الى ارجع التقديرات ، سنة ٨٦٦ او بعد ذلك بقليل 1 .

وكما اننا لا نمرف الكثير عن مولد الكندي ووفاته ، فاننا نجهل كذلك الكثير عن تحصيله وظروف نشأته ، على ان عامة مؤرخيه ينسبونه الى البخل وقد روى اخبار بخله الاديب الكبير والكاتب المعتزلي الجاحظ (١٨٨٦) وذلك في مؤلفه لا كتاب البخلاء » الذي وضعه قبل وفساة الكندي بفترة قصيرة ٧ . وهنالك مؤلفون متأخرون نسبوا اليه اقوالا حكمية تبرر التقتير وتطربه ، منهم ابن ابي اصبيعة .

# اتساع نشاطه الفكري وتنوعه

لكن لدينا ، لحسن الطالع ، معلومات او في عن نتاج الكندي الضخم في الفلسفة والعلوم ، الامر الذي يؤهله بيلا ريب بيلان يعتبر في طليعة المؤلفين الموسوعيين في الاسلام ، على ان الجانب الاكبر من نتاجه هذا لم يصلنا للوسوعيين في الاسلام ، على ان الجانب الاكبر من نتاجه هذا لم يصلنا في مصره ، نرى ان الد ٢٤٢ كتابا التي نسبها اليه ابن النديم ، كانت ، على ما يتبين من تصنيف ابن النديم لها ، رسائل ومقالات تتناول بالبحث : المنطق ، والفلسفة الاولى ، والحساب ، والكروبات ، والموسيقى، والفلك، والهندسة، والعلم ، والكلام ، وعلم النفس ، والسياسيات ، والآثار العلوية، وطبيعة الاقاليم ، والتكهنات والكيمياء القديمة ١ .

ونظرا لهذا الاتساع الهائل في مدى نشاطه العلمي في التحصيل والتأليف ، فان بعض المؤرخين ، نظير السجستاني ، قد اعتبروه عالما طبيعيا ورياضيا لا غير ١٠ ، في حين ان مؤرخين آخرين اعتبروه ، بما هو اقرب الى الانصاف ، احد كبار اعلام الفلسفة العربية والكلام الاسلامي ، فضلا عسن مكانته في الطبيعيات والرياضيات ١١ . ولعل هذا الشمول في عبقريته هو الدي اكسبه لقب و فيلسوف العرب » ، وجعل العلماء الاكفاء بغدقون عليه الثناء الوافر . صحيح ان بعض المؤرخين قد وصفوه بالتقصير والسطحية ،

#### الغصل الاول: الكندي

لا سيما في باب النطق ، فهم يدعون انه لم يبلغ في تحليله مسادىء هذا العلم الاولى ١٢ . الا اننا لا نستطيع التثبت من مدى صحة هذا الادعاء او من مقدار فساده ، ما دامت جميع مؤلفاته في المنطق لم تصلنا .

# الكندي والتيار الكلامي

على ان هنالك آتفاقا واضحا ، بين مناهضي الكندي ومناصريه على السواء ، في ما يتصل بدوره في محاولة ردم الهوة بين الفلسفة والشريعة ١٢ . وهـــله وسائله التي نشرت مؤخرا تشبت ان اول مؤلف فلسفي نظامي في الاسلام كان ايضا من كبار الداعين الى تسليط نور العقل على النصوص المنزلة ، والحق ان مؤلفات الكندي ينبغي ان تدرج في صميم التيار الكلامي الذي يقترن باسم شيــوخ المعتزلة \_ وهــم الرواد الحقيقيون للحركة الكلامية في الاسلام ، ودلالة اخرى على صلته بالمعتزلة انه رفع عددا من رسائله \_ منها « رسالة في الفلسفة الاولى » و « الابانة عن سجود الجرم الاقصى وطاعته لله عز وجل » و « الابانة عن العلة القريبة للكون والفساد » \_ الى الخليفة المعتصم . او الى ابنه احمد الذي تتلمد عليه ، وهما معروفان بعطفهما على تعليم المعتزلة ١٤ .

واهم من ذلك ، في هذا الصدد ، فحوى ابحاثه في مؤلفاته الكلاميسة ، التي تشهد بعض عناوينها على تأثره الواضح بعذهب الاعتزال ، وهي : « في ان افعال الباري جل اسمه كلها عدل لا جود فيها » و « في التوحيسد » و « الرد على المناية » و « الاستطاعة وزمان كونها » و ، ا ، وهي بين الموضوعات المشهورة التي عالجها شيوخ المعتزلة . بل ان الرسائل التي بلفتنا تظهر ، على نحد يكاد يكون قاطعا ، ان الكندي،خلافا لما ذهب اليه بعض النقاد القدماء ، المتابع و يكاد يكون قاطعا ، ان الكندي،خلافا لما ذهب اليه بعض النقاد القدماء ، الشريعة الاسلامية ، ومثال ذلك قوله ان حقيقة الوحي يستطاع اثباتها المتزلة تفوق الحكمي على وجه لا يتصدى لاتكاره الا الجاهل ١٧ ، او ان الحقيقة الله ، واللين هم حملة العلم الالهي ، سائر البشرا، و فضلا عن ذلك ، فقد اتضم الى فئة المتكلمين الدين انتصروا للمديد من المقائد الاسلامية الاساسية، الفرين والمائويين والملحدين، وانحراف المديدين من الفلاسفة في وجه تهجمات الماديين والمائويين والملحدين، وانحراف المديدين من الفلاسفة الإجساد ، وامكان حدوث المعارت ، وقدة الله على الاجساد ، وامكان حدوث المعزات ، وصحة الوحي النبوي ، وقدرة الله على الاجساد ، وامكان حدوث المعارت ، وقدرة الله على الاجساد ، وامكان حدوث المعزات ، وصحة الوحي النبوي ، وقدرة الله على الاجساد ، وامكان حدوث المعزات ، وصحة الوحي النبوي ، وقدرة الله على الاجساد ، وامكان حدوث المعارت ، وقدرة الله على

احداث العالم وافنائه الخ .

وسندكر في المكان المناسب ، انه في مطلع القرن الحادي عشر ، ورد"ا بوجه خاص على راي الفارابي وابن سينا في انبثاق الكون ، باتت المعضلتان المتلازمتان ، وهما ازلية العالم وابداعيه من العدم ، محيك العقيدة السليمة على الصعيد الفلسفي ، في حين كان دليل العقيدة الصحيحة ، على الصعيد الديني العملي ، الاقرار بامكان حدوث المعجزات بوجه العموم ، وبنزول الوحي النبوي ، كنوع خاص من الاعجاز . وقد اتخد الكندي في جميع هذه القضايا موقفا صريحا معارضا للانبثاقيين والمشكائين ، ومؤيدا لعلماء الكلام .

وفي حقبة رد المتكلمون فيها بعنف شديد على دعاة الفكر الهنسدي واليوناني ، في قولهم بعدم لزوم الوحي ١٩ على اعتبار انه يقو ض تصريحات الانبياء بأنهم رسل اختصهم الله بنقل كلمته الى بني البشر – عمد الكندي الى الاستشهاد بالقرآن الكريم ، ولجأ الى تأويل آياته الفامضة تأويلا مجازيا. فالكندي لم يشك قط في صحة النبوات ، بل وضع رسالة دلل فيها على صدقها ، وهذه الرسالة ، كانت بلا ربب ، كما كانت رسالته في « نقض مسائل الملحدين » – التي ذكرها ابن النديم – موجهة ضد اولئك اللين الكروا حقيقة النبوة ٢٠ .

## موضوع الفلسفة واغراضها

وقبل ان نتطرق الى تحليل المدهب الكلامي الذي اعتنقه الكندي ، يجدر بنا ان نتناول منهومه لطبيعة الفلسفة ومراميها ، ولاختلافها عنده عن سواها من حقول المرفة . ففي رسالته « الفلسفة الاولى » \_ وهي رسالة هامة توجه بها الى الخليفة المتصم \_ يعرّف الفلسفة بأنها « علم الاشياء بحقائقها بقدر طاقة الانسان » ، ويعرّف الفلسفة الاولى ، او ما بعد الطبيعة ، على نحو اخص بأنها « علم الحق الاول الذي هو علة كل حق » ٢١ .

وهكدا فمن عرف العنصر عرف الجنس ، ومن عرف الصورة عرف النوع ، وعرف كذلك الغصل ؛ ومتى عرفنا العنصر والصورة والعلة التمامية ، عرفنا حدها « وكل محدود فحقيقته حد"ه » ٢٢ .

## **الاقرار بفضل القدماء** ويثني الكندي على القدماء ، موضحا صغة الفلسغة التراكمية ، فيشير

الى ما يدين به الفيلسوف لسابقيه ، والى واجبه في ان يأخذ الحق شاكرا من أي مصدر اتي ، حتى ولو كان اجنبيا ، فيقسول : « فينبغي ان يعظم شكرناً للاتين بيسير الحق ، فضلا عمن اتى بكثير من الحق ، اذ اشركونا في ثمار فكرهم ، وسهلوا لنا المطالب الحقيّة الخفية ، بما افادونا من المقدمات المسهلة لنا سبل الحق ؛ فانهم لو لم يكونوا ، لم يجتمع لنا ، مع شدة البحث في مددنا كلها ، هذه الاوائل الحقية ألتي بها تخرُّ جنا الَّي الاواخر من مطلوباتنا الخفية ؛ فان ذلك انما اجتمع في الاعصار السالفة المتقادمة عصرا بعد عصر، الى زماننا هذا ، مع شدة البحث ، وازوم الدأب ، وايثار التعب في ذلك ، ١٤٠ ويقتبس الكندي عن ارسطوطاليس قوله : « ينبغي لنا ان نشكر آباء الذين اتوا بشيء من الحق ؛ اذ كانوا سبب كونهم ، فضلا عنهم ، اذ هم سبب لهم ، واذ هم سبب لنا الى نيل الحق » ٢٠ . ثم يقسول : وينبغي ان يكون غرضنا اقتناء الحق من ابن اتى، «فانه لا شيء اولى بطالب الحق من الحق». وأذ ننقطم الى طلب الحق ، يترتب علينا أنّ نبدأ بتحصيل ما قاله القدماء في ذلك على اتم وجه ممكن واوضح صورة ، وان نتمم ما فاتهم حيث ينبغي ه على مجرى عادة اللسان وسنتة الزمان » • وعلينا أن نتفادى الاسهاب في القول ، لانه يتيح لمن ليسوا اهلا لطلب الحق ان يسيئوا فهم الفلسفة ، ويسقهوا طلبها باسم الدين ، وهم ليسوا منه في شيء ، وأنما هم يستفلونه

لبلوغ اغراضهم وتحقيق مطامعهم . فكل من يسنقه طلب الحق على انسه كفر ، فقد كفر ، لان معرفة الحق تشمل معرفة ما هو الهي ، ومعرفة وحدانية الله ، ومعرفة كل ما هو فاضل ونافع . وكذلك كل ما يساعد على التهسك به ، والتجافى عن اضداده . وهذا ، كما ذكر الكندى ، هو تهاما ما دعا اليه

ضروري · اذ لبس من احد يستطيع ان يعلل دون ان يستوعب العلل ٢٧ ، او كما عبر ارسطو عن ذلك اذ قال : لا احد يستطيع ان يمتنع عن التفلسف دون ان يخوض فعلا في الفلسفة ٢٨ .

# العلوم الفلسفية واقسام المعارف

اما في ما يختص بأفسام الفلسفة المختلفة ، فان الكندي يصنفها بحسب منابع العلوم الانسانية على اختلافها . فهنالك اولا منبع المرفة الحسية الذي يختص بادراكنا للاشياء الخارجية ، على نحو تلقائي مباشر ، وذلك عن طريق حواسنا . وهذا الادراك الحسي ، نظير الشيء المدك هو في حالة من التحول الدائم ، وهو معرض للزيادة والنقصان بلا انقطاع . وفعل الاحساس يفضي الى تكون صور في القرة المصورة ، لا تلبث ان تنطرق الى القرة الخافظة لتخزن فيها ، فتكتسب من جراء ذلك نوعا من الثبات ٢٩ .

ويلي ذلك المرفة المقلية ، وهي « اقرب من طبيعة الاشياء » ، كنها 
— مع ذلك — ابعد عن طبيعتنا من الادراك الحسي ، وموضوع هذه المرفة 
هو الكلي ، المفارق للمادة والذي لا يمكن اطلاقا أن نتمثله حسيا ، ولا أن 
يتجلى في صورة محسوسة ، ما دام الاحساس والتمثل كلاهما يختصان 
بالجزئيات ذات الوجود المادي ، اما كيفية ادراكنا لهذا الكلي المجرد فعلى نحو 
غير مباشر ، او بتوسط الاستدلال . فنحن ندرك حقيقته كما تتحدر الينا 
منطقيا وحتميا من مبادىء المرفة الاولى التي هي لنا بالفطرة ، وهكذا 
فتسليمنا بصحة القول أنه خارج العالم لا يمكن أن يكون هنالك لا خلاء 
ولا ملاء ، أنما يحصل بالاستنتاج من سلسلة من المقدمات المسلمة ، التي 
تقود منطقيا إلى هذه النتيجة ، ٢ .

وفي ما يتصل بالكائنات المفارقة للمادة ، التي لا يمكن ان تصبح موضوعا المتمثل ، فان بعضها يجوز ، مع ذلك ، ان يقترن بالمادة ذهنيا وعلى سبيسل العرض ، مما قد يؤدي الى التوهم انها قابلة للتمثل ، مثال ذلك الشكل اللي يوجد مقارنا للمادة ، مع انه اعتبار ذهني محض ، فهو يسدرك بالتجريد ، وبالاستقلال عن الشيء المادي اللي يوجد فيه ٢١ . وهذا بين في الكائنات المفارقة ، التي لا تقترن بالمادة مطلقا والتي ندركها ادراكا عقليساً مجردا .

# الطبيعة وما بعد الطبيعة

ان التمييز ما بين الموجودات المادية واللامادية بقابل ... عند الكندى ...

التقسيم الثنائي العام للفلسفة الى فلسفة الطبيعة ، وفلسفة ما بعد الطبيعة، ( أو كمّا يدعوها هو هنا - مــا فوق الطبيعة ) . فالمفهوم الارسطوطــالي للطبيمة ، كمبدأ للحركة ، يتيح له أن يميز ما بين الطبيمة وما بعد الطبيعة ، على اساس انهما علم المتحرك وعلم غير المتحرك على التوالي ٢٢ . ويبدو ههنا انه تحاول تنسيط المادلة الارسطوطالية بردها الى علمين نظريين بدلا من ثلاثة ، كما هي الحال عند ارسطوطاليس ٢٢ . على انه يعمد في اماكن اخرى، الى توسيع هذه القاعدة الثنائية ، ليميز بين الموجودات المادية واللامادية ، فتتفق مع التمييز ما بين الكائنات الالهية والمخلوقات المادية . فاذا به يجعل الفلسفة قسمين رئيسيين ، يدعو الاول « علم الاشياء الالهية » ، والثاني « علم الصنوعات » ٢٤ . وهنالك صنف آخر من الكائنات لا يغفل عن ذكره ، يتوسط هذين القسمين ، ويوصف بانه غير مادي ، لكنه ــ مع ذلك ــ قابل للاقتران بالمادة ؛ والمثال الوحيد الذي يورده عليه هو النفس ٢٠ . اما صلة الماهيات الرياضية بفرعى الفلسفة الرئيسيين ، فقد تركها بلا تحديد . ومع انه جعل علم النفس في منزلة متوسطة بين القسمين ، خـلافا التصنيف الارسطوطالي٢٦ ، فمن الصعب أن نتبين الفارق في الموضوع ما بين الرياضيات والماورائيات على الرغم مما ساقه من ألادلة على وجوب اعتبار الرياضيات تمهيدا لدرس الفلسفة الاولى ٢٧ . والواقع أن الكنسدى يذكر صراحة أن المنهج الرياضي ينبغي ان يطبق في نطاق الماهيات المجردة لا غير ، اى في علم ما بعد الطبيعة ٢٨ .

# اختلاف الاسلوب باختلاف الموضوع

وهذه بالذات النتيجة آلتي تلزم عما ذكره الكندي من ان لكل علم من العلم الموم نوعا خاصا من سبل الاستدلال . ففي موضوع الماوراتيات والرياضيات نلتمس البرهان ، في حين اننا في العلوم الفرعية ، نظير الطبيعيات والخطابة والتاريخ ، نلتمس الاقناع والتمثيل والاجماع او الادراك الحسي . ولا ينجم عن معالجة موضوع ما بغير الاساليب الخاصة به الا التشويش والارتباك ٢٦ . فيترتب علينا أن نحترس من الظن ، في باب الامور البرهانية ، بأن البرهان صالح لمالجة كل قضية مهما كان نوعها ، لان ذلك يستتبع تسلسلا لا نهاية له ، ويقود اخيرا الى استحالة الاستدلال بالإطلاق . ذلك لان الاستدلال ينبغي ان يبنى ، آخر الامر ، على مبادىء بيئة بلااتها ، قد حصل العلم بها قبل معرفة القضايا التي تقوم على اساسها ، ا .

## المدا الاول: ماهيته وصفاته

وبعد أن يورد الكندي هذه الملاحظات التمهيدية على طبيعة العلم الماورائي أو الفلسفة الاولى ، وما تتميز به عن سائر العلوم الفلسفية المورائي أو الفلسفة الاولى ، وما تتميز به عن سائر العلوم الفلسفية والمناهج الخاصة بها ، ياخذ في الفحص عن بعض الوضوعات الرئيسية التي يعالجها هذا « العلم الالهي » ، فيبدا ، بصورة طبيعية ، باعتبار المبدأ الاول لجميع الاشياء ، الذي ينفته أحيانا بالازلي : وأحيانا بالواحد الحق ، وهو يعرف « الواحد الحق » بأنه الذي لا يمكن تصور عدمه ، أو وجوده عن علة غير ذاته ١١ . وجملة القول أنالواحد ، في رأي الكندي ، هو الكائن الواجب وغير المعلول ، والذي ليس له ، بهذا الاعتبار ، جنس ولا نوع ، ما دام النوع يتالف من جنس وفصل ، ويشتمل على الموضوع (أي الجنس) والمحمول رأى صورته الخاصة) .

وفضلا عن ذلك ، فان الكائن الازلي لا يتغير ولا يفسد ، لان التغير بوجه عام ، والفساد بوجه خاص ، انما يتجمان عما يلحق الشيء من «الاضداد المتقاربة» ، نظير الحار والبارد ، والرطب واليابس ، والحلو والمر ، التي هي تابعة لجنس واحد . لكن لما لم يكن الازلي جنسا ـ كما اشرنا سابقا ـ فهو غير قابل للتغير او للفساد . فمن حيث انه « ايس » ( اي موجود ) بذاته ، فمن غير الممكن ان يتقطع وجوده ، ولا ان يتفير الى كائن اتم او الى كائن التص . ولما كان بالضرورة تاما ، فهو ابدا في منزلة قصوى من الكمال ، ليس بعدها ما هو اكمل (؟) .

ومثل هذا الكائن ليس ، بطبيعة الحال جرما ، لان الجرم الذي تنطبق عليه صفات الازلي ، لا بد من ان يكون ذا كمية وكيفية ، وان يكون بالغمل غير متناه ، ولكن وجود غير المتناهي بالغمل خلف منطقي . ذلك لاننا اذا اخذان جزءا متناهيا من الجرم الذي افترضناه غير متناه ، فالباقي منه اما ان يكون متناهيا أو غير متناه ، فاذا كان متناهيا ، واعدنا اليه الجزء المتناهي لذي اخذناه منه ، عاد الى حجمه الاول ، وكان لا بد متناهيا ، مع ان الجرم الاسلي قد افترض غير متناه ، واذا افترض الجزء الباقي غير متناه ، ورد اليه الجزء الذي اخذ منه ، فان الجرم الحاصل ، اما ان يكون اعظم مسن الجرم الاصلي او مساويا له . فاذا كان اعظم منه ، كانت النتيجة ان احد الجرمين غير المتناهين اعظم من الآخر ، وهو خلاف . وإذا كان مساويا له ، فان احد الجرمين غير المتناهيين قد بقي على حاله بعد ان اضيف اليه جزء فان احد المن جرم ، وهذا خلف ايضا ، لان مؤداه ان الجزء مساو للكل ؟ .

# تلازم الكون والحركة والزمان

يتضح بهذا الضرب من « قياس الخلف » أن القول بأن هنالك جرما غير متناه قول مردود قطعا ، وكذلك القول بأن أيا من أوصافه الكمية ، مشال المكان والزمان والحركة ، هو مردود أيضا . ثم أن الكون والحركة أمران متلازمان متكافئان ، فالافتراض بأن الكون (أو جرمه كما يقول الكندي ) كان أولا ساكنا ثم أخذ في التحرك ، هو أفتراض بأطل . وسواء أفترضنا أن الكون وجد من لا شيء ، أو أنه كان أبدا موجودا ، فأن النتيجة الحاصلة من الافتراضين واحدة ، وهي أن الكون والحركة لا ينفصل احدهما عن الاخر ، ذلك لان أنتقال الكون من العدم الى الوجود ، بحكم الافتراض الأول ، هو ضرب من التغير أو الحركة ؛ ولانه متى أفترض أزليا بحكم الاعتبار الثاني ، فرب من التغير أو الحركة ؛ ولانه متى أفترض ازليا بحكم الاعتبار الثاني ، أو التحرك ( كما أوضحنا سابقا) . ومعلوم أن الكون فعلا متحرك . فينبغي على اعتبار أنه موجود أزليا ، أن يكون كذلك متحركا أزليا ؟؟ .

## اثبات تناهى الزمان

ومثل ذلك يجوز ان يقال عن الزمان من حيث اتصاله بالجرم . فلما كان الزمان مقياس الحركة ، كان محالا ان يسبق احدهما الاخر ، واستحال بالتالي ان يسبق احدهما «جرم الكون» . وبناء عليه ، لما كان قد بان لنا بالدليل ، ان جرم الكون متناه ، فان الحركة والزمان ، الملازمين ضرورة لجرم الكون ، هما كذلك متناهيان ه ،

وبالامكان ايراد ادلة اخرى على ان الزمان لا يمكن ان يكون غير متناه بالفعل - فلنفرض ان الزمان غيرمتناه في دوامه ، عندها تكون كل حقبة من الزمان قد تقدمتها حقبة اخرى ، وهكذا الى ما لا نهاية له ، حتى انه يتعذر الانتهاء الى حقبة اولى ، واذا ما تعذر الانتهاء الى حقبة اولى يبدا منها قياس الزمان ، تعدر وجود حقبة معينة ، كاليوم الذي نحن فيه ، والذي تنتهي عنده سلسلة الحقب الزمنية ، باعتبار ان السلسلة غير المتناهية يستحيل اجتيازها 11 ويستحيل كذلك ، على اعتبار عدم تناهي الزمان ، انبحتاز سلسلة الحقب الزمنية ، وهي تعتد في المستقبل ، او ان تبلغ نهاية الزمان ، لكننا في اي وقت معين ، مثل الوقت الحاضر ، قد اجتزنا بالفعل سلسلة الزمان ، فاستحال ان تكون هذه السلسلة غير متناهية . واذا نحن واصلنا الضافة حقب متناهية من الزمان الى الوقت الحاضر ، انتهينا الى

ديمومة متناهية ؛ لا الى زمن غير متناه . وعلى ذلك ؛ فيالنسبة الى بداية السلسلة الزمنية أو نهايتها يمكن القول أنه يمكن قطعها ؛ فهي بالتالي متناهية ومعددة ٤٧ .

ان استغراق الكندي في فكرة عدم التناهي ، من حيث صلتها بالزمان والحركة والجرم ، التي يعود اليها في ثلاث من رسائله الاخرى ٤٨ ، قد يبدو في متزن . الا ان الذي حمله على هذا الاستغراق لم يكن بعض الاعتبارات النظرية العرضية بل اهتمامه ببعض المشكلات اللاهوتية الخطية تظلــــي الاستدلال على وجود الله ، وامكان الخلق من لا شيء ، وانقضاء العالـم نهائيا بامر الله . . . الغ ؛ وجميعها تقوم عنده على الافتراض ان التسلسل الى ما لا يمنتهي محال بالفعل . ومع ان الكندي قد اقتبس هذه الفرضية من ارسطوطاليس ، الاانه استغلها لاغراض ما ورائية مختلفة تمام الاختلاف .

## اثبات وجود الله استنادا الى حدوث العالم

ففي الاستدلال على وجود الله ، يلجأ الكندي احيانا الى دليل المناية ٤٩ الذي شاع الاخذ به ، بصورة خياصة ، في الاوساط التي اشتدت فيها المشاعر الدينية او الجمالية ، ومع ذلك ، فهو اكثر ما يعتمد في استدلاله هذا على حدوث العالم او ابتدائه في الزمان ، فتناهي الزمان والحركة أنما هو مقدمة عنده لحدوث العالم ، وحدوث العالم مقدمة لوجود صانعه . وهكذا ما إن يثبت أن عدم تناهي العالم ، وبالتالي أزليته محال ، حتى يتطرق الى النتيجة الحتمية وهي أنه بالضرورة محدث ، و «المحدث محدث المحدث ، المحدث والمحدث من المضاف . فللكل محدث اضطرارا عن ليس » . وكما تقول .

ان جانبا من هذا التماسك الظاهر في برهان الكندي ناشيء عسن مصادفة لفوية محضة ، هي ان كلمة محدث ، التي وصف بها المالم تنطوي على دلالتين : الاولى الخلق من لا شيء ،والثانية الحصول في الزمان وواضح ان الدلالة الاولى لا يلزم عنها الا تحصيل حاصل ، لاننا متى افترضنا ان العالم مخلوق فالنتيجة المحتمة ، ولو شكليا،هي ان له خالقا. لكن الأسكال الاكبر انما هو كونه مخلوقا او غير مخلوق. فالبرهان عندها يصبح مصادرة على المطلوب وحسب ، اما بحسب الدلالة الثانية ، فالبرهان يصبح اشد اقناعا ، المتوقف صحته على ما اذا كانت مقدمته الكبرى قد اقرت فعلا . ولست انوي ههنا ان اخوض في محتوى هذه القضية ، بل اكتفى باشارة عابرة الى

ان الكندى ، شأن جل متكلمي السلمين ، قد اعتمد ، فيما يبدو ، على مصدر تاريخي مشترك . وهذا المصدر ، بناء على افضل البينات المتيسرة لنا ، هو الشارح واللاهوتي الاسكندراني فيلوبولوس (بحيي النحوي) آخر مناصري فكرة الخلق من العدم ، السامينة الاصل ، قبل الاسلام ، والتي عارض بها المدهب الاغريقي والهيليني القائل بازلية الكون ، كما شرحه ارسطوطاليس وبرقلس ۱۰ . وبيدو ان ردود فيلوبونوس على برقلس وارسطوطاليس كانت شائعة بين العرب ٥٦ . ومن المحتمل ان يكون قد عمل على نشر ارائهااللاهوتية والفلسفية اقرانه من المؤلفين اليعاقبة القائلين بالطبيعة الواحسدة ، الذين اشتغلوا ــ كما مر بنا ـ في نقل الؤلفات اليونانية الفلسفية واللاهوتية الى السربانية والعربية . وبظهر من رسالة قصيرة منسوبة الى احد تلامذة العالم المنطقى واللاهوتي اليعقوبي الكبير يحيى بن عدى ، المعروف بابن الخمار (ت ١٠١٧) ، ان برهان فيلوبونوس يقوم على الافتراض بان جرم الكون، لما كان متناهيا ؛ فقد امتنع ان يكون ازليا ؛ وهذا يوافق البرهان القائم على الحدوث او بداية المالم ، وفي رأى هذا الؤلف أن برهان فيلوبونوس كان ؛ مع ذلك ، افضل من البراهين القابلة التي اوردها متكلمو السلمين . فبرهانهم غنى بني على اعتبار ان الكون حادث ، ما دام لا يخلو من الاعراض الحادثة ، وهذه في رابه مقدمة حدلية ليس الا ٢٠ .

# صفات الاول المطلق

واهم الصفات التي يتصف بها الله ، من حيث هو صانع العالم هي ، على ما ذهب اليه الكندي ، صفة الوحدانية ، وهذه الصفة نظير صفة الازلية سبق لشيوخ المعزبة كذلك أن اعتبروها من الصفات الالهية الاساسية ، وكل ما يتصف بالوحدانية فقد استمد وحدانيته من الله ... مبدأ كل وحدانية ... فسائر الوحدانيات أنما هي ثانوية فكانها مستمارة أو مجازية ، ه .

وهناك دليل آخر اخده عن الكندي ، في ما يبدو ، جميع الفلاسفة اللاحقين ، ابتداء من الفارابي ، مؤداه ان صانع العالم ، لو كان اكثر من واحد، لكان كل من شركائه يتفق مع الباقين في بعض الصفات المشتركة ، ويتميز عنهم ببعض الخصائص ، فيكون الصانع ، والحالة الله مركبا ، ولكن بعا ان المركب لا بد له من فاعل لتركيبه فصانع العالم يجب ان يكون هذا الفاعل بعينه ، والا تسلسل الامر الى مالا ينتهي ٥٠ .

وفضلا عن ذلك ، فأنَّ كائنا كهذا ينبغي أن يكون غير معلول ، لانــه

لما كان علة لجميع المولولات ، لم يكن بد من انه علة نفسه ، وهذا محال ؛لانه قبل وجوده لم يكن شيئا:وهو في هذه الحال لا يستطيع ان يسبغ الوجودعلى نفسه ، ولا على اي شيء آخر ، وهذه القضية ، مع انها بيئة في نفسها ، فالكندي لا يقررها نهائيا الا بعد شيء من الحذلقة الجدلية ١٥ .

وبما أن الكائن الأول هو علة كل شيء ، فينيني له أن يكون فوق كل شيء آخر ، وأن لا يكون له شبه بأي من المخلوقات ، وينبني ، كما مر ، ان يتميز بصفة الوحدانية ؛ أي أن يكون مجردا من كل تعدد أو تركيب ، أو اقتران بأي شيء آخر ٥٠ ، ويجب أن يكون بسيطا ، لا مادة له ولا صورة ، وأن يكون خلوا من أي من أنواع الحركات الارسطوطالية الاربع ٥٠ ، وكذلك الهقل الذي ينطوي على حركة ما في النفس ، وعلى نوع من التعدد يقابل طاقته على استيعاب الكليات جميعا ، فأنه هو الآخر لا يمكن أن يكون الموجود الاول ، وعليه فمحال أن يكون هذا الموجود نفسا أو عقلا ٥١ .

## تعليل الخلق منلا شيء

ان تعليل الكندي للخلق من لاشيء ، كما يرد في رسالته « الفاعل الحق الاول والفاعل الناقص الذي هو بالمجاز » وفي سواها ، يبرز ، بصورة واضحة ، صلته الفكرية باعلام القرن التاسع من متكلمي المسلمين ، ويعزله تماما عن اعلام المشائية والافلاطونية الجديدة من مفكري العرب ، الذين تفادوا هذه المشكلة ، او اغرقوها في غمر من الكلام المهم . « فالفعل الحقي الاول » في رايه — كما راى الغزالي بعد ذلك في القرن الحادي عشر ، حيث رد على نظرية الانبشاق الافلوطينية — هو اخراج الاشياء الى حيز الوجود من العدم ، او كما يقول « تأييس الإسبات عن ليس » . وهذا الفعل مسين اختصاص الله تعالى وحده . اما « الفعل الحقي الثاني » فلا يتعدى اظهار الذي يتركه « الفعل الاول » في الشيء ، وهو بهذا الاعتبار انفعال لا فعل . وبهذه الدلالة المجازية يقال احيانا عن المخلوقات انها فاعلة ، ذلك نظل . وبهذه الدلالة المجازية يقال احيانا عن المخلوقات انها فاعلة ، ذلك بنا في الواقع ليست الا موضوعات للائر الذي يتركه فيها فعل الله ، فتدفع به ، من ثم ، الى اشياء اخرى على مراحل متتابعة ١٠ .

قالله أذن هو وحده الفاعل أو العلة الحق في العالم . لكن الكندي الذي وافق المتكلمين المسلمين في هذا الباب تنمثل من الروح اليوناني مسايكفي لحثه على اثبات ما قد يسمى بالسلم السببي الاعظم للكائنات ، وذلك تعشيا مع الروح الافلوطيني ، الذي قدر له في ما بعد أن يحظى بشهرة أوسع.

#### الغصل الاول: الكندى

فالمتكلمون المسلمون عامة، والاشاعرة بوجه خاص، عارضوا بشدة فكرة السببية الثانوية ، لما كانت تنطوي عليه من معنى الوساطة . اذ شعروا أنها تلزمهم حتما بوضع سلسلة من الكائنات الفاعلة المتوسطة بين الله والخليقة ، معسا يحد من قدرة الله المطلقة ، وسلطانه الكلي على العالم ١١ . والكندي مسع حرصه البالغ على اثبات سلطان الله ، من حيث هو العلة الاولى للخلق ، فإنه لا يفغل دور العوامل الثانوية الفاعلة في ظواهر الطبيعة . ففي رسالته «الإبانة عن العلة الفاعلة القريسة للكون والفساد » يبحث في الوظيفة الخاصة بمثل هذا الفاعل الوسيط اوالادنى ، وذلك « ليتضع لنا كيف أن التدبير بمثل هذا السابقة الإلهية » يجرى في المخلوقات ١٢ كما يقول .

## عالم الكون والفساد

ان الكون والفساد ، في ما يرى الكندي ، يلحق بكل ما هو قابل لفعسل الطبائع الاربع ، وهي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة . فالفلك الاعلى ، وهو القطاع القائم ما بين حضيض القمر ونهاية مدار الفلك الاقصى ، اي عالم الاجرام السماوية ، غير معرض لتأثير اي من الطبائع الاربع ، وغير خاضع ، بالتالي ، لفعل الكون والفساد ، فالكون والفساد يختصان بعالم ما تحت القمر الكوت من العناصر الاربعة وما يتألف منها ، والعناصر الاربعة ، كما يذكر الكندي ، غير قابلة للكون والفساد ، اما ما يتركب منها فيدوم ما قد رله الله البقاء .

وهذه المركبات تشمل المعادن والنبات والحيوان ، وهي خاضعة للكون والفساد من حيث هي موجودات فردية . لكنها من حيث هي صور كلية باقية بقاء المناصر التي تالفت منها ١٢ .

ولايحمل الكون والفساد وحسب على المناصر الاربعة وما تركب منها ، بل يضيف الى ذلك الزمان والمكان والحركة ايضا ، فكل من العناصر يتحرك تلقائيا نحو حيزه الطبيعي ، وحيز التراب والماء هو مركز المالم ، بينا حيز الهواء والنار هو القطاع الواقع بين مركز الكون وادنى فلك الكواكب المحيط بعالم المناصر ،

## عوامل الكون والفساد

ان السبب القريب للكون والفساد ، في عالم ما تحت القمر ، اما ان يكون

واحدا او اكثر من المناصر التي يتألف منها هذا المالم ؛ واما ان يكون علة طارئة عليه من الخارج . ففي الحالة الاولى ، ينبغي ان يكون ذلك الجزء من المناصر الذي هو علة للكون والفساد اللاحق بسائرها ، غير قابل مطلقا للفساد ، وهو خلف ، لا كل جزء من العناصر التي تؤلف المالم قابل للكون والفساد ، والاحتمال الآخر هو ان يكون كل واصد من العناصر الملة في كون العناصر الباقية وفسادها ، وهذا يستتبع ان كلا منها هو في نفسه علة ومعلول لكون العناصر الاخرى وفسادها ، بحيث تتفاعل جميعها تفاعلا منسجما ، على الرغم مما يفصل بينها من مسافة ، وهذا خلف الضاء الم نفترض ان طبائهها متجانسة ، فنكون قد جملنا منها عنصرا واحدا بسيطا ، بدلا من الاربعة المتعارفة ١٤ .

وبناء عليه ، لا بد من الافتراض بان علة الكون والفساد في العالم انها وبناء عليه ، لا بد من الافتراض بان علة الكون والفساد في العالم انها على عامل من خارج . وهذا العامل ، يتبين بعد البحث انه جرم من الاجرام السماوية ، تتولد عن اقترابه من الارض وابتعاده عنها الحرارة والبرودة ، وهما الصفتان الاوليان الفاعلتان في ما يلحق الكائنات الحية والجامدة من كون وفساد ه 1 . وما علينا الا ان نرقب حركة الشمس والكواكب الاخرى ، لنتاكد من تأثيراتها على الظاهرات الارضية . فالشمس بصورة خاصمة في الظاهرات الارضية من الشدة بحيث تتحكم في مدى الازدهار والخصوبة . في الظاهرات الارضية من الشدة بحيث تتحكم في مدى الازدهار والخصوبة . وعلى ذلك كانت بعض الاقاليم ، نظير دائرة القطب الشمالي ، ودائرة القطب الجنوبي ، والمناطق المتاخمة لهما ، من جهة ، والاقاليم الاستوائية من جهة ثانية ، قليلة السكان، ومجدبة التربة . وذلك بداعي تفاقم الحرارة او البرودة في حين ان الاقاليم المتوسطة ، لما كانت على بعد معتدل من الشمس ، كانت اكثر سكانا واوفر خصبا 11 .

يضاف الى ذلك ، ان تقلبات المسافة بين الشمس وهذه الاقساليم ، تستلزم اختلاف النهار والليل ، وتوالي فصول السنة ؛ وتنجم عسن ذلك التغيرات الطارئة ، التي هي بالفعل جانب من جوانب الكون والفساد . ويعلق الكندى على ذلك كله بقوله :

« فقد أتضع ان قوام الاشياء الواقعة تحت الكون والفساد ، وثبات صورها الى نهاية المدة التي اراد بارىء الكون للكون حل ثناؤه وحفظ نظمها ، انما يكون من قبئل اعتدال الشمس في بعدها عن الارض ، ومن قبل سلوكها في الغلك المائل ، وانقيادها لحركة الفلك الاعظم المحرك لها مسن المشرق الى

المغرب ، ومن قِبَل خروج مركز فلكها عن مركز الارض ، اعني في دنوها من مركز الارض تارة وبعدها عنه تارة » 17 .

ثم انه ينسب الى القمر ما هو شبيه بهذا الدور ؛ لكن القمر بما انسه اقرب مسافة الى الارض ، فهو العامل الفاعل في تتابع الظواهر الجوية على نحو منتظم ؛ فلو أنه كان اقرب الى الارض ، لما كان هنالك سحاب ولا مطر . ذلك لان شدة الوهج ، وفرط الحرارة التي تنبعث منه الى جو الارض ـ كما ظن الكندي ـ تبدد الفيوم ، فاذا اكتمل القمر ، انقطع المطر تماما .

كذلك لو كان مدار القمر موازيا لخط الزوال ، لبطلت الاحوال الجوية الملائمة التي تنجم عن دوران القمر في مدار الشمس ، ولامتنع بالتالي مفعولها في تعديل احوال الجو وتلطيف رطوبته ١٨ . وهذا ما يحدث بوجه خاص في غضون ليالي الصيف ، عندما يغتقر نمو النبات الى انتشار الحرارة، وفي اثناء ليالى الشتاء ، عندما لا تكون هناك حاجة الى الحرارة .

" وعلى هذا النحو ، فان الكواكب الاخرى في نظام بطليموس الفلكي تؤثر ، على ما يرى الكندي ، في الظواهر الارضية ، وذلك بداعي دورانها في مدار البروج ، او في مداراتها الخاصة . فننشأ عن ذلك الغوارق بين العصور ، وبالتالي في تكون البشر وامزجتهم وعاداتهم ، وهذا يؤدي بدوره الى نشوء نظم سياسية جديدة ، وتبدل الدول ، وفقا لقضاء خالق الكون ، الكلي القدرة والكلي الحكمة 11 .

## الجرم السماوي حي عاقل

أما في ما يتصل بطبيعة الاجرام السهاوية ، فان الكندي يوضح في تعليق له على آية قرآنية تتحدث عن « النجم والشجر » أذ « يسجدان » لله ٢٠ ، ان هذه الكائنات العليا ، لا مفر من الاقرار بأنها ذات حياة وتعقل ، اذ ان هذه الاجرام السماوية ، كما كانت الاسباب القريبة لما يلحق بالكائنات الحية في العالم من كون وفساد ، فانها تضفي على مثل هذه الكائنات ، التي خلقها الله من لا شيء ، « صورة الجرم الحي » المناسب لها ٧١ .

ويستدل الكندي ، بعد ذلك ، من المقدمة الكبرى التي تنص على ان « العلة الغاعلة ، بما هي به علة فاعلة ، اشرف من المعلول بها هو به معلول به ان الغلك الخارجي الاقصى ، الذي يضغي الحياة على الكائنات الحية في عالم ما تحت القمر ، اما مباشرة واما مداورة ، ينبغي له ، بناء على ذلك ان يكون هو نفسه حيا . ولما كان اسمى من الكائنات الفاسدات ، اقتضى ان

يكون بمعزل عن الكون والفساد ، وان يكون ذا حياة جوهرية ودائمة ، بينما الحياة الخاصة بالكائنات الدنيا أنما تحدث فيها عرضا ، وتوجد فيها وجودا عابرا ٧٢ .

# اتصاف الكواكب بالعرفة والغضيلة

فالإجرام السماوية تتميز عن الكائنات الارضية باعتبار مزدوج ، هو الهاحية ، وان حياتها هذه دائمة . وهذه الحال السميدة انما كانت للاجرام السماوية ، لانها لا تشتمل على اضداد ، ولانها لا تتركب من اي من العناصر الاربعة ٢٢ . ولما كانت حية وجب ان تكون قابلة للحس والحركة، شأنها فيذلك شأن سائر الكائنات الحية. لكن من الجدير بنا ان نميز هنا بين القوى الحاسة التي وجدت من اجل النمو ، وتلك التي وجدت لما هو اشرف واسمى . فالذوق والشم واللحس تعين مباشرة على كسب القوت ، ومداورة على نموت الحيوان . لكن الاجرام السماوية لا تنمو ، فهي لذلك في غنى عن هذه القوى الثلاث ، لكنها لا تستغني عما ترتب فوقها من قوتي السمع والبصر ، اللين انما توجدان من اجل تحصيل الموفة والغضيلة ، فهما لذلك مما لا غنى للاجرام السماوية عنه ٧٤ .

# ادلة الكندي على نطق الكواكب

وبناء على ما تقدم ، من أن علل الكون والفساد لا بد من أن تكون أشر ف من معلولاتها ، ينتهي الكندي ألى أن الاجرام السماوية لا بد من أن تكون ذات عقل . فيذكر أولا : أنه ، لما كان قد تقرر عندنا ، أن قوتي السمع والبصر ضروربتان لتحصيل المعرفة والغضيلة ، أفضى قولنا أن الاجرام السماوية غير ذات عقل الى أن القوتين الملكورتين وجدتا عبئا . لكن ذلك مخالف لمناهج الطبيعة التي لا تفعل شيئا عبئا .

تُنانيا: لما كانّت المخلوقات الناطقة اشرف من غير الناطقة ، فانالاجرام السماوية ، لو كانت غير ناطقة ، لكانت دوننا شرفا .

ثالثا: لما كانت هذه الإجرام السبب القريب لوجودنا، وفقا لقضاء الله، كانت حتما السبب في كوننا ناطقين ، اذ النطق هو ماهيتنا . فلو كانت هي غير ناطقة ، لاستحال أن تكون هي السبب في كوننا ناطقين ، سواء أكان عملها هذا طبيعيا أم أراديا .

رابعا : لما كان للنفس ثلاث قوى هي الناطقة والفضبيسة والشهوانية ،

وكانت القوتان الاخيرتان من هذه الثلاث موجودتين من اجل بقاء الحيوان او نموه ، بينما توجد الاولى من اجل « تمام فضيلته » ٧٠ ، وجب للالك ان يكون للاجرام السماوية القوة الناطقة لا غير ، لان هذه الاجرام ، كما مر معنا اعلاه ، غير قابلة للنمو او الانحلال ، وكذلك هي خالية من الشموة .

خامسا: اذا ما قابلنا بين قطر الارض وقطر الكون ؛ ثم قارنا المجموع البشري بحجم البسيطة وما عليها من المخلوقات الدنيا ، تبينت لنا تفاهة الكان الذي يضغله الانسان في رحاب الكون الفسيح . فلو كان الجنس البشري الذوع الوحيد الناطق في الكون باجمعه ، لترتب على ذلك ان نسبة المخلوقات الناطقة الى سائر المخلوقات من الضآلة بحيث لا تكاد تذكر ، ومؤدىذلك هو الانتقاصمن قدرةالله ومن حكمته،ما دام الناطق من المخلوقات «قد صير اللاتي لا تقع تحت الفساد » الا مو في في الله تعالى بقدرته الفائقة ، ثناؤه ساعظم كثيرا من اللاتي تقع تحت الفساد » الا . وكذلك مسمح بالمباينة الشديدة بين المخلوقات ، بان جعل في حيز الوجود المواد البسيطة والمركبة ، والمخلوقات الناطقة وغير الناطقة ، والمذركة وغسير المدركة ؛ واضفى على المخلوقات برمتها قوة التحرك ، مواء والمدركة وغسير المدركة ؛ واضفى على المخلوقات برمتها قوة التحرك ، مواء في خط مستدير شان الإجرام السماوية ٧٧ .

عندما نتامل قدرة الله وحكمته الشاملة في تدبير الكون تدبيرا حكيما ومتناسقا ، تأخذنا الدهشة لا لمجرد مشاهدة تلك المخلوقات الغربيةالضخمة ، التي غالبا ما تستأثر باعجابنا ، بل بالنظر الى شرف تلك الكائنات العليا ، والطريقة التي جعل بها الانسان مثال الخليقة باجمعها ، ومن اجل ذلك وصف الفلاسفة القدماء الانسان بأنه « عالم صغير » ، تمييزا له عن « العسالم الكبير » الذي هو الكون ، وهو قول يحرص فيلسوفنا على التنبيه الى انسه يتفق كل الاتفاق مع العقيدة الاسلامية ٧٨ .

# الكندي وعلم التنجيم

أما من حيث ألدور الهام اللي تلعبه الاجرام السماوية في التحكم بالاحداث الارضية ، فإن السؤال الذي لا بد من أن يطرح هو : إلى أي حد سلم الكندي بصحة التنجيم الشعبي ؟ فالكندي ــ من جهة ــ دخلالتاريخ المباسى كاحد كبار المنجمين ، أذ التحق بخدمة ثلاثة من الخلفاء كمنجم ،

ووضع عددا من الؤلفات في موضوع الفلك والتنجيم ٧١ . ونحن نجد مع ذلك 
من جهة اخرى ... في تلكيداته المتكررة على شمول العناية الالهية ، وعلى 
مقام الله كخالق ومدبر للهالم ، الى جانب ميوله الواضحة نحو مذهب 
الاعتزال ، .. نجد في ذلك كله ما يجري في اتجاه مخالف للاعتقاد الجارف 
باحكام التنجيم الشعبي ، ومع انه لم يسرف بالاخذ بهذا الاعتقاد ، شان 
عامة المنجمين ، في العالم الاسلامي ، وفي المجتمع الوثني ، فيكاد لا يعون 
هنالك شك في ان الكندي الذي نبة على مزالق التنجيم ، قلد اخذ بعض 
فرضياته الاساسية .

اذا كانت العناوين التي وضعها الكندي لبعض مؤلفاته في التنجيم ، دات دلالة صحيحة ، جار لنا أن نستنتج منها استنتاجا سليما ، أنه اعتقد أن التنجيم علم أصيل . فقد ميز ، على ما يبدو ، تعييزا وأضحا بين منجمين أصيلين ومنجمين زائفين . ودعا إلى الاعتماد على الظواهر الفلكية ، نظير الكسوف ، والقرائات بين الكواكب ، كدليل مرشد إلى التكهنات العامة والخاصة ، ٨ . وفضلا عسن ذلك ، فسان اهتمامه واهتمام مدرسته بمعتقدات الحرائيين — وهم بقية من عبدة النجوم الاخذين بالفكر الاغريقي المتاخر في المجتمع الاسلامي ٨١ ، يشير اشارة واضحة إلى اعتمادهم عسلى مصادر حرائية في التنجيم والفلسفة ، وإلى اخذهم بجانب من آرائهم .

# النفس جوهر روحاني

يكشف الكندي في كلامه عن النفس ومراحل الادراك ، بوجه عام ، عن ملك مرهفة في النقد، على الرغم مما اشتهر به من ميل الى الانتقاء والتلفيق. فالنفس ، في ما يرى، تنتمي الى عالم الافلاك التي لا يدركها الفساد ، من حيث هي جوهر غير مادي . ودليله على روحانية النفس ، قائم على امتبار فيشاغوري ـ افلاطوني ، مؤداه ان اتحاد النفس والجسد ، انما هو اتحاد عرضي آني . فالنفس هي مبدا الحياة الذي يحل في الجسد فترة مسن الزمان ، لا يلبث ان يتخلى عنه دون ان يؤثر في كيانه المادي .

وبما أن النفس ، فضلا عن ذلك ، تمنع الجوهر الحي ذاتيتها وهويتها ، تحتم ان تنزل منه بمنزلة « الصورة العاقلة » او النسوع ، والكائن العاقل تابع ، كما هو واضح ، لغنة الجسواهر ، فهي للالك غير مادية ، مسادام النوع سئان سائر الكليات سي غير مادي ، والآ لما اتحد كليا في كل فرد من افراد النوع الذي ينطوي تحته وهذا يغضي بنا الى ان النفس انما هي صورة

او نوع من انواع الجواهر الحية غير المادية ، وانها بالتالي جوهر روحاني ٨٢، ففي رسالتين موجزتين في النفس، يلخص الكندي فيهما كتاب ارسطوطاليس «في النفس» ويلحق به آراء افلاطون وسواه من الفلاسفة (وذلك باسلوب افلوطيني واضح) يقول عن النفس انها «بسيطة ذات شرف وكمال ، جوهرها من جوهر الباري — عز وجل — كضياء الشمس من الشمس » ٨٨ . وبما ان جوهرها ، بهذا الاعتبار ، «جوهر الهي روحاني » ، فهي مباينة الجسد ، بل هي مضادة له . ذلك لان القوة الفضبية والقوة الشهوانية قد تدفعان الانسان الى اعمال فاسقة ، فتمنعهما النفس عن ذلك ، مما يثبت ان النفس الناطقة التي تكبحهما هي مباينة لهما . فهي بعد ان تفارق مقامها الجسدي المائي تلحق ثانية «بعالم الحق » الذي يضمره نور الباري ، وتصبح ، من ثم ، قادرة على استيعاب جميع المعارف ، حتى لا يبقى شيء خافيا عنها ، كما التب ذلك افلاطون ، ٨٠

## مصير النفس بعد فراق الجسد

على ان هـذا المصير السعيد ليس مسن حسظ المنفسسين في الملدات الجسدية ؛ فالكندي يشبههم بالخنازير ، لان القوة الشهوانية طاغية عليهم ، بينما يشبه اللين تفلب فيهم القوة الفضيية بالكلاب . اما الذين يسيطر فيهم العقل ، فهم عنده شبيهون بـالملوك . ويشبه فيثاغوروس النفس ، كما يقول ، بعد ان تطهر من الشهوات الجسدية ، بعرآة ترتسم فيها الإشباح الخارجية بوضوح ، لان مثل هذه النفس قادرة على تقبل رسوم جميسع الاشباء وعلى معرفتها جميمها معرفة تامة .

ولكن لا يتهيا لكل نفس ، عندما تفارق الجند ، ان تعود الى العالم المعقول الواقع ما وراء الإفلاك ، وانما يعر بعضها في مراحل متنامة من التطهر ، فهي تمكث حينا ، اولا في فلك القمر ، ثم في فلك عطارد ، فالإفلاك الواقعة بعده على التوالي ، الى ان تبلغ تمام الطهارة ، وعندها تصبح جديرة يدخول العالم العقلي ، هم . وهذا ، في راي الكندي ، هو بلا ريب ، مغزى تعليم الفلاسفة في باب النفس ، وبهذا النحو من التطهر وحده تستطيم النفس، وقد افلتت من عقال الجسد ، ان تعود الى العالم العقلي اوالالهي ، وما العالم الادنى الا جسر تعبر عليه نفوسنا بعد الوت الى العالم الاعلى ، حيث تظفر بعشاهدة الله مشاهدة عقلية ، ٨١

# قوة التنبؤ في النفس

والكندى قلما يفارق ، في كلامه عن قوى النفس الانسانيــة ، النهج الارسطوطالي ، بما فيه من تمييز بين القوى النباتية والحاسة ، والمدركة والمحركة . على أن ذلك كثيرا ما يختلط عنده بتقسيم افلاطون الثلاثي لقوى النفس ، بدون تمييز واضح ٨٠. فهو يصف الاحساس بانه تجريـــــد للصورة المحسوسة من الشيء المحسوس بواسطة الاعضاء الحاسة ، وفي هذه المملية تتحد الصورة المحسوسة بالعضو الحاس ٨٨ ، ولدى غياب الشيء المحسوس ، تعمد المخيلة او المصورة الى استحضار الصورة المحسوسة واضحة المالم . سواء في البقظة او في المنام . وبمقدار ما يتحرر العقل من تاثير الاحساسات الطارئة ، ينسنى لعمل التخيل أن ينشط ، وذلك على نحو ما يحصل في حالة الاستفراق الفكرى البالغ او في اثناء النوم ٨١. ومتى تحررت القوة المصورة من تأثير الاشياء الخارجية ، اصبحت قادرة على توليد صور مركبة ليس لها ما يقابلها في العالم الخارجي ، مثل صور رجال ذوي قرون ، الحالة تبلغ النفس احيانا حدا من ارهاف الحس تستطيع معه حتى التنبؤ عن المستقبل . وذلك بأن تسترسل في معالجة بعض الصور الخاصة ، وتولد منها بعض النتائج اللازمة . اما اذا كانت قوة الاستنتاج في النفس ضعيفة ، فان تنبؤها لا تؤيده احــداث المستقبل . وعندهـــا نَقُولَ انها اخطـــات في احكامها ١١ . والنتيجة المنطقية لهذه القضية التي لم يحاول الكندي ، على ما ببدو ، استنباطها ، والتي لم يتردد الفارابي ولا سواه اخيرا في استخلاصها ، هي أن قوة التنبؤ ( أو النبوة ) التي لعبت ذلك الدور الحساسم في الفكر الاسلامي ، انما هي فعل من افعال القوة المصورة ، وقد بلغت درجة فائقة من الصفاء ؛ وانها نعمة الهية جعلها الله وقفا على الانبياء .

# العقل ومراتب قواه

وفي العقل شيء من الشبه بالاحساس ، وذلك اولا ، من حيث انبه هو الآخر يجر د صور الاشياء العقلية ، مثل الجنس والنوع ؛ وثانيا من حيث انه يصبح هو وموضوعه في فعل التفكير شيئًا واحدا . والنفس بما لها من قوة مزدوجة مؤلفة من التفكير والاحساس ، يجوز أن توصف ـ كما أشار بلك افلاطون ـ بانها « مكان لجميع الاشياء المحسوسة والمعقولة » ٩٢ .

117

في المصور الوسطى حول طبيعة العقل ، في اوروبا وفي الشرق الادنى على السواء ... في هذه الرسالة تفصيل واف لراي ارسطوطاليس في العقل ، مروجا براي افلاطون اللذين ظنهما الكندي رايا واحدا وفيها ايضا يعيز بين اربعة وجوه للعقل «الاول منها : العقل الذي بالفعل ابدا والثاني : العقل الذي بالفعل ابدا والثنس من القوة الى الغمل ؟ والرابع : العقل الذي خرج في النفس من القوة الى الغمل ؟ والرابع : العقل الذي نسعيه البائن » ١٢ .

ويمكننا دعوة هذه الوجوه الاربعة للعقل على التوالي : العقل بالفعل ، والعقل بالقوة ، والعقل بالملكة ، والعقل الظاهر ١٤ . فعندما تدرك النفس الصورالمعقولة المجردة من المادة وتمثيلات المخيلة ، فانها تتحد بها وتصبح موضوع الادراك وعند ذلك يتحول العقل ، من القوة الى الفعل وفي عملية التحول هذه من القوة الى الفعل ، تلعب الصور المعقولة دور العلل الفاعلة ، والا استحال التحول المذكور . لكن هذه المعقولات ؛ في حال وجودها بالفعل تصبح مطابقة للعقل بالفعل ، ما دام الفارق بين الادراك وموضوع الادراك سطلً تماما في عملية المعرفة . فاذا نحن نظرنا الى هذه الصور من زاوية النفس الساعية وراء الادراك ، جاز لنا ان نسمى هذه الصور عقلا مستفادا ، ما دامت النفس انما تكتسبها او تتسلمها من العقل الفعال نفسه ، ومهما يكن من امر ، فإن النفس ، عندما بتم لها ادراك هذه الصور ، تصبح ، بطبيعة الحال ، قادرة على استدعائها عندما تربد ، دون ان تكون منهمكة فعلا بمثل هذا الادراك . وفي مثل هذه الحالـة ، يكون ادراكها بالملكـة . فاذا كانت مستفرقة في تأمل هذه الصور ، او عاملة على ادائها الى الغير ، كان ادراكها « ظاهراً » بمعنى انه بصبح بينا بذاته من جهة ، وواضحا للملاً من جهـة ثانية ٩٠ .

## بين الكندي وارسطو في العقل

لقد جرت محاولات كثيرة المنسور الوسطى حتى الوقت الحاضر 11 لشرح راي ارسطوطاليس المعقد في المعقل ، لآسيما من حيث هو فاعسل ، ومع أن الكندي يتعمد التأكيد على أن كلامه في المعقل هو عبارة عن كلام ارسطوطاليس « الفيلسوف المقدم بين الفلاسفة القدماء » وكلام استاذه افلاطون ، الذي يتفق مع كلامه من حيث الجوهر ، فأن السؤال الذي يمكن طرحه هو : الى أي مدى يتفق قول الكندي مع كلام فيلسوف اسطاغيرا في كتاب « النفس » ؟ وقد يجاب عن هذا السؤال بمجرد القول : انه على

الرغم من الخلافات الحادة التي شجرت حوله بين علماء العصر الحديث؛ فالذي ببدو انالكندي بثبت همنا بالقدر نفسه من الابجاز النظرية الارسطوطالية في المقل، من حيث صلتها بنظريته المامة في المرفة ، دون أن يحاول استغلالها، كما فعل العرب المتاخرون من اتباع المذهب الافلاطوني ألجديد ، في سبيل اغراضهم الكونية الكبرى . لكن الخلاف بين الكندى وارسطوطاليس يتجلى في اضافته عقلا رابعا ، اما أن يكون من عند بانه ، أو من عند الاسكندر الأفروديسي ٩٧ . على انه يتبين لدى الامعان في التدقيق ، ان ذلك مما قد ستنتج من المعنيين المحتملين للعقل بالملكة الوارد في كتاب النفس ، ٢٩٤به وهما : كسب القدرة على التفكير ، او ممارسة هذه القدرة بالفعل . والملكة ، بالنسبة الى الاستعداد الفكرى المجرد ، هي مرحلة تحقيق فعلى ، تقابل في النظام الارسطوطالي مرحلة الكمال الاول أذا قيست بمرحلة الممارسة التي هي مرحلة اعلى من مراحل الفعل ، والتي يدعوها ارسطوطاليس بالكمال الثَّاني ٨٨ . واذا ما تذكرنا ان الوجوه الثلاثة للعقل ، وهي : العقل بالقوة ، والعقُّل بالملكة ، والعقل بالفعل ، تمثل ــ في راى اربسطوطاليس ــ المراحل الثلاث في عملية الادراك المقدة لدى انتقالها تدريحيا من حالة القوة اليحالة الفعل ـ انتهينا ضرورة الى مرحلة اخيرة تقابل ما يدعوه ارسطوطاليس « الكمال الثاني » ، ربما تراءت للقساريء النبيه الذي يعمل عسلي تقصي مداولات الالفاظ الارسطوطالية القليلة الحافلة بالماني .

## مسائل متفرقة عرض لها

أما ما تبقى من رسائل الكندي التي بلغتنا ، فتعالج عددا من المواضيع المختلفة ، وذلك من منطلق ارسطوطالي عام ؛ منها رسائة في « المبادىء او الجواهر الخمسة » ، اعني المادة ، والكان ، والصورة ، والحركة ،والزمان ؛ يعمد فيها الى تلخيص راي ارسطوطاليس في هذه المبادىء الاساسية الخمسة في علم الطبيعة . وفي رسالة ثانية يحاول ، على ما يبدو ، ان يبين ان «طبيعة الفلك مفايرة لطبيعة المناصر الاربعة » فيقرر ان الاجرام السماوية غيرمركبة وانها غير قابلة للطبائع الاربع الاساسية ، فهي مكونة سفي رايه س من «طبيعة خامسة » ١٩ لا يسميها بوضوح لكنها يستبعد ان تكون غير « الاثير » الذي خامسة » ١٩ لا يسميها بوضوح لكنها يستبعد ان تكون غير « الاثير » الذي شكل الاجرام السماوية في ما وراءها ، هو كروي ؛ وانها منتظمة في افلاك او دوائر متلازمة ، تحيط بالارض ، التي هي مركز الكون ١٠٠٠ .

وهناك رسائل اخرى تبحث (١) في الاشكال الهندسية الخمسة التي ذكر القدماء انها اشكال العناصر، وهي ذوات القواعد الاربع، فالست، فالثماني فالاثنتي عشرة ، فالعشرين ؛ ١٠١ (٢) في العنصر القابل للون ، والذي هو علة اللون في الاشياء الاخرى ، وهو التراب ؛ (٢) في سبب قلة المطر في بعض المناطق ؛ (١) في علة تكوّن السحب والثلج والبرق والبررد والرعد ؛ (٥) في السبب في برودة طبقات الجو العليا ، وحرارة الطبقات السغلى ؛ (٦) في علة الزرقة الظاهرة في قبة السماء ؛ (٧) في علة المد والجزر . . الخ. وهسذه الرسائل تشتمل على بعض التنبيهات البارعة عن الظواهر الجوية والاحوال الغلكية التي تناولها بحثه .

# مصطلح الكندي الفلسفي

على أن الرسالة التي تفوق سائر هذه الرسائل ، في ما يتصل بتاريخ الافكار الفلسفية في الاسلام ، وتطور المصطلح الفلسفي وانتشاره بين العرب ، انما هي رسالة الكندي « في حدود الاشياء ورسومها » . وهي الحلقة الاولى في سلسلة من رسائل مماثلة احتذى فيها مؤلفوها حذو ارسطوطاليس في الكتاب الخامس ( كتاب الدال ) من مجموع « ما بعد الطبيعة » ، حيث اورد جدولا من المصطلحات الفنية قرنها بالشرح المنساسب . ففي وقت كان الفلاسفة يتلمسون فيه الطريق للظفر بمصطلح دقيق الدلالة ، من المثير حقا. ان نرى كيف عبروا عن افكارهم ، وكيف تطور على يدهم الجهاز اللفظى الفلسفي ، اما بتنويع الدلالة الاصلية ، واما بتحسينها ، او بمجرد تكريسها وتثبيتها . فالعديد من التعابير التي يستخدمها الكندي يغلب عليها طابع الاعتماد على الترجمة من اليونانية أو السربانيسة . وليس من المستغرب ان تكون مشل هذه التعابير قهد اهملت ، مسع مرور الزمن ، وان تكون تعابير بديلة قد حلت محلها ، واكتسبت بحكم الاستعمال ، دلالة اصطلاحية ثابتة . مثال ذلك لفظة « جرم » للجسم ، و « طينة » للمادة ، و « التوهم » للخيال ، و « التمام » للنهاية ، و « الغلبية » للفضبيـة ، و « القنية » للمادة ١٠٢ ، و « الجامعة » للقياس ١٠٢ . فقد حلت محلها تباعا التعابير التالية التي استخدمها كتاب القرن العاشر والحادي عشر ، وهي على التوالي : جسم ، ومادة ، والتخيل ، والغاية ، والغضبية ، والملكة ، والقياس . وبلجا الكندي احيانا الى الفاظ غربية او مهجورة نظير « ايس » و « ليس » للتمبير عن معنيين متقابلين هماً : الوجود واللاوجود . بل هو

يستنبط الانعال والصفات والاسماء من مثل هذه الانفاظ، ويبتكر من التمابير ما هو اغرب: مثل « هو ى » و « تهوي » بعمنى اوجد وايجاد ، مشتقين من ضمير الفائب المفرد « هو » ، للتمبير عن الخلق من لا شيء ١٠٤٠.

# اسلوبه بين البحث العلمي والاناء الادبي

والكندي، مع كل هذه البراعة في الاستنباط ، لا يمكن ان يقال عنه انه كتب باسلوب رشيق او انيق ، وانما كان في استخدام الالفاظ ، بوجه العموم، متكلفا ، وكانت استدلالاته تنطوي على كثير من التطويل ، وفي سياق كلامه الكثير من الاستطراد والاعتراض ، وببدو احيانا انه كان يلجأ عمسدا الى استخدام التعابير والالفاظ الحوشية ، جريا على مثال كبار البلاغيين ، وحرصا على التأثير الادبي ، ولا يسع القارىء ، في مثل هذه الحالات ، الا ان يضعر بأن الكندي كان يكتب تحت تأثير الشعور بالتقصير الادبي ، الذي كان القلاب العلوم الحديثة بتحسسونه تجاه الاداء البلغ الذي تميز به اعلام الادب ، ه خاولوا هم كذلك مجاراتهم في هذا المضمار ،

اما المناهج الاستدلالية ، نقد كان الكندي يؤثر منها اثنين : احدهما التغليط ، والآخر قياس الخلف ؛ يضاف اليهما أحيانا الطريقة الافلاطونية في القسمة ، وشاهد ذلك أنه اعتمد هذه المناهج الثلاثة ليثبت أن « الكائن الازلي » الذي هو الله ، لا ينتابه فساد ١٠١ ، وهي الطريقة التي يميل الى التوفر على استخدامها في اكثر ما كتب ،

# انتاج الكندي في التراث الفلسفي

لم يكن فضل الكندي ، في تطوير التعبير الفلسفي ، الخدمة الوحيدة ، حتى ولا الكبرى ، التي اداها للفكر الفلسفي في القرن التاسع ، بل يوازيها في الاهمية دوره العمال في ادخال الفكر الفلسفي اليوناني الى العرب والترويج له في اوساطهم ( والتسواهد التي مرت بنا على ذلك عديدة ) . وقد تم لسه ذلك ، برعايته لترجمات قام بها علماء آخرون ، وباشتفائه في مراجعسة النصوص الفلسفية وشرحها . على ان ذلك كله ، مقرونا بما بدله الخلفاء التكلاثة ، الذين رعوا الكندي ، من عطف على الفلسفة والعلوم ، لم يكن ليؤمن للفلسفة الظفر بعوطىء قدم راسخ في العالم الاسلامي ، لولا تفاني الكنسدي المنقطع النظير في مناصرته التامة القضية هسلا العلم الناشىء والمحفوف بالشبهات ، وإذ التزم الكندي بعقائد الاسلام الاساسية ، على غوار متكلمي بالشبهات . وإذ التزم الكندي بعقائد الاسلام الاساسية ، على غوار متكلمي

المعتزلة ، غدا اقل تعرضا لتنكر العامة مما كان فلاسفة الاسلام من اتباع المدهب الافلاطوني الجديد ، في القرن العاشر والحادي عشر ، وهم الذين حاولوا بمهارة فائقة ، الجمع بين المبادىء الفلسفية والمعتبدة الاسلامية ، وفي صميم هذا الاشكال كان رفض هؤلاء الفلاسفة الافلاطونيين التخلي عن اي مبدأ فلسفي ، من جهة ، وعن الاقرار للدين بأية ميزة يختص بها بفضل مصدره الفيبي او الالهي من جهة اخرى ، اما بالنسبة الى الكندي ، فان مهمة الفلسفة الحقيقية لم تكن تحدي حقيقة الوحي ، او قحة الادعاء بالتعالي عليه ، او التساوي به ؛ فالفلسفة في عرفه ، ينبغي ان تتخلى عن الادعاء بأنها اسمى سبيل الى الحق ، وان ترضى لنفسها بمنزلة اوضع هي ان تكون مسعفا للوحي وحسب .

# تصنيفه للمؤلفات الشائية

بين رسائل الكندى رسالة هامة ، ارادها ان تكون مدخــلا لدراسة الفلسفة الفلسفة عامة ، وللهب المشائين خاصة ، حث فيها هذا الباحث الجاد" \_ كما فعل في رسالت، المفقودة ، الموسومة ب « الحث على تعلم الفلسفة ٤ ١٠٧ ـ على سلوك طريق الفلسفة الشباق ، وتطرق الى تصنيف المؤلفات التي ضمها المجموع الارسطوطالي ، بأسلوب يشبه الاسلوب الذي جرى عليه اليونان المتأخرون او ربما الاثينيون ١٠٨ ، واخذ به فلاسفة العرب الذين جاءوا بعده . فقد وردت في هذا التصنيف اولا الابحاث المنطقية في ثمانية كتب اشتملت ، بحسب السياق العربي ، على الخطابة والشعر ١٠٩ ؟ وجاءت ثانيا الابحاث الطبيعية في سبعة كتب ، استبعد منها موضوع النفس؛ ووردت ثالثا الابحاث النفسانية ، وفيها « النفس » و « الطبيعيات الصغرى » في اربعة كتب تبحث ، على ما ذكر الكندى ، « في الاشباء التي لا تحتاج الى اجسام في قوامها وثباتها ، وقد توجهد مع الاجسام ، ١١٠ ؛ واثبت رابعا موضوع ما بعد الطبيعة ، وهو كتاب واحد ، يعالج الكائنات التي لا تحتاج في قوامها الى مادة ، ولا توجد في مادة مطلقا ؛ وصنف خامسا الابحاث الاخلاقية ، وتشمل رسالة « الاخلاق الى نبقوماخوس » في احد عشر كتابا ؛ موجهة الى ابنه ؛ ثم رسالة « الاخلاق » (الى يوديموس) ( كتبها الى بعض اخوانه ، ، وهو شبيه بالكتاب السابق ؛ وجاء اخيرا كتساب « الاخلاق الكبير ». وقد يظن ان محتويات هذه الكتب هي من قبيل ما يعالجه علم النفس ، لولا انها تعنى بتنمية فضائل النفس ، التي هي غرض الانسان

الاقصى في هذه الدنيا ، وسبيله المؤدي الى نعيم الآخرة ١١١ .

وهذا التصنيف لا يستمل على علم الرياضيات ، لان دراسته ، في راي الكندي (وراي الخلاطون) ، ليست جزءا من دراسة الغلسفة على الحصر ، بل هي بمثابة تمهيد لدراستها ، على ان هذا التمهيد ، كما يؤكد الكندي ههنا ، وفي رسالة اخرى مفقودة ١١٢ ، هو من الاهمية بحيث يتعذر على اي كان ان يبرع في الغلسفة ، ما لم يتقن الرياضيات ١١٢ ، والذي يقصده بالرياضيات علم العدد ، والتأليف ، والهندسة ، والنجوم ؛ والرئيسي بينها هو علم العدد اي الحساب ، لانه لولا العدد لما وجد شيء .

# المرفة العفلية والمعرفة الالهامية

ان علم الكمية والكيفية ، في راي الكندي ، من الاهمية بحيث اننا بدون هذا العلم ، الذي تكسبه عن طريق الادراك الحسي ، لا يمكننا التوصل الى علم الجوهر الاول . ولما كان التوصل الى معرفة الجواهر الثانية ( اي النوع والجنس ) عن طريق معرفة الجوهر الاول ، كان من المتعدر كدلك معرفة الجواهر الثانية . وعليه ، فبدون معرفة الكمية والكيفية ، يتعدر علينا تحصيل اية معرفة ، عسلى الصعيد الإنساني ، الا أن امكان تحصيل معرفة من هذا النوع ليس محالا على صعيد فوق انساني ، او الهي ، وهذا في الواقع هو حال المرفة النبوية التي خص بها الله رسله ومبعوثيه المختارين ، الذين يستطيعون الاستغناء عن الاساليب البشرية في الاستدلال البرهاني ، وذلك ينفض ما يحظون به من نور الهي يفيضه الله على من يشاء . والآية في مثل هذه المرفة ، ما يتميز به الكلام المعبر عنها من ايجاز ووضوح وشعول ، معا يمتنع أن يوازيه بيان بشري ١١٤ .

# قوة الاقناع في التعبير القرآني

ويسوق الكندي شاهدا على هذه المرفة الالهية العليا ، عددا من الآبات القرآنية ، جاءت جوابا عن سؤال طرحه كافر على النبي هو : « من يحيي العظام وهي رميم » ؟ فكان الجواب : « قل يحييها الذي انشاها اول مرة ، وهو بكل خلق عليم » ١١٠٠ وذلك بقدرته المطلقة ، اذ قال : « انما امره اذا اراد شيئا ان يقول له كن فيكون » . وههنا جواب مفحم يغوق بوضوحه وتأثيره أي برهان منطقي يستطيع ابراده اذكى العقول البشرية .

والتعبير القرآني لا يقف عند هذا الحد من اظهار قدرة الله على ان

يخلق ما يثناء او يحييه بعد موته . ففي الموضع نفسه كلام مستانف مؤداه ان الله « يجعل من الشمجر الاخضر نارا ؟ ، يبين كيف يخلق الله من الضد الواحد (الشجر الاخضر) ضدا آخر (النار) ، اي كيف ان النار تحدث عسن لا نار ، او انها توجد من شيء لم يكن من قبل ، وهو بالضبط معنى الخلق من لا شيء ١١١ .

وردا على الذين ينكرون امكان الخلق من لا شيء ، على اساس انه يستلزم ... قياسا على العمل الانساني .. زمنا مديدا ، جاء في القرآن ان فعل الله لا يصبح قياسه مطلقا على فعل الانسان اذ ان امره « اذا اراد شيئا ان يقول له كن فيكون » ، فهو يستفني بذلك عن شرطي المادة والزمان ، وذلك يفضل قدرته المطلقة ١١٧ .

# الوحي فوق الفلسفة

ولا تعنينا ههنا الآن النواحي الاخرى التي تطرق اليها الكندي في شروحه القرآنية . لللك نقتصر على الاشارة الى أنه ، نظير الكثرة المطلقة من متكلمي المسلمين ، اخب بروعة الاسلوب القرآني وبلاغة ادائه ، فهو وان اختلفت بيناته عن براهين الفلاسفة الجدلية الصارمة ، لكنها جاءت في الفالب المغ تأثيرا ، واقرب الى الحس . كذلك العلم الالهي او العلم المنزل ، فهو البشرية في كسب المعرفة الانسائية ، كما تفوق السلطة الالهية التي هي مصدره الوسائل البشرية في كسب المعرفة التابعة اصلا من الادراك الحسي . فهن هده الناحية كما في نواح هامة اخرى ، لا يكاد يساورنا شك في ان الكندي يقف موقفا هو من التياد الكلامي التقليدي في الصميم ، وان اغراضه الفلسفية لا تفسد عليه ولاحه غير المشروط للمقائد الاساسية في الدين الاسلامي . اما رفاقه مسن فلاسفة الاسلام ، ابتداء من الفاسفة في الدين الاسلام ، ابتداء من الفاسفة عدا اعماهم عن ان الحق المنزل ، بما له من الاهمية الخاصة ، لا يجوز ان يعتبر موازيا للحقيقة الفلسفية او دونها درجة ، بل ينبغي ان يغوقها عندنا سموا ، اذا كان رائدنا التمسك بحقيقة اصلها الالهي .

# اثره الوحيد في الاخلاق

ولا يسعنا ان نختم هذا البحث ، دون ان نورد كلمة اخيرة عن رسالسة الكندي الوحيدة التي وصلتنا في موضوع الاخلاق ١١٨ ، وهي رسالة « الحيلة لدفع الاحزان » ١١١ . ففي هذا الؤلف ، الذي تعددت نظائره في العربية ،

نجد آراء الرواقيين في الصبر وفي الشجاعة الادبية ، ونكران الذات ، مفرغة في تعابير فلسفية رفيعة . اما مثال الخلق السامي ، في نظر الكندي وزملائه المعديدين ، من الرازي حتى اخوان الصفاء ، فهو سقراط ، الذي تلتبس شخصيته احبانا ، في المصادر العربية ، بشخصية معلم اخلاقي كبير آخر هو ديوجينيس الكلبي . وبما ان هذه الرسالة اقدم رسالة من نوعها في اللغة العربية ، اتسمت بالبلاغة والاثارة في تحليل البطولة الادبية ، كانت جديرة حقا بعناية مؤرخ الحركة الفكرية ، وكل ما نستطيع ، في هذا العرض المجمل ، ان ننبه الى اهميتها في تاريخ الفكر الإخلاقي في الاسلام .

# القصتلالشاني

# ظهُورلطندهم للطبيعي وَلِلْتُهُ لِمَرلِكُ مُعَيِدةُ لَالْمُ سُلِّم مِنْ

من النظام الى الكندي

ان اليقظة الفلسفية التي جاءت في اعقاب تسرب الفلسفة اليونانية ، واقترنت بظهور روح البحث الطليق الذي لم يكن العرب على علم به ، كان من شأنها ، آخر الامر ، ان تعر ض للخطر عددا من امهات العقائد الاسلامية . فشيوخ المعتزلة الذين اطلقوا تيار البحث الحر ، تمكنوا ـ على العموم ـ من امتصاص صدمة العقلية اليونانية التي ولندت هذا التيار . على ان بعض الذين تعيزوا منهم بالجراة الفكرية ، نظير النظام الشهير (ت. ح ه)٨) ، اضطروا بحكم قوة النظر التجريدي ، ان يسيروا خطوات ايجابية في اتجاه الفلسفة الطبيعية ، دون ان يتخلوا عن جوهر ايمانهم الاسلامي في الشؤون الالهية ، او ان يترددوا في التسليم بصحة الكلام المنزل ١٢٠ .

وللكندي، في ما يتصل بهذا الموضوع ، اهمية خاصة ؛ وهو المفكر الذي عرضنا له في البحث السابق . قد يخيل لنا أنه لما كان أول نصير نظامي للفكر اليوناني ، فعوقفه من العقيدة الاسلامية ، أن لم يكن موقف المشكك الصريح ، فقد كان على الاقل موقف المؤمن المتحفظ . على أن الواقع أن هذا المفكر الموسوعي البارز لم يكن كذلك ، أذ أن اهتمامه بالكلام لم يكن أقل منه بالفلسفة . فدرسه للفكر اليوناني لم يزعزع أيمانه في عدد من المقائد الاسلامية الاساسية ، نظير خلق العالم في الزمان ، وحشر الجسد ، والقول بعناية الله الشاملة ، وصحة الوحي النبوي ؛ فهو لم يتردد في وضع حصافته الفلسفية برمتها في خدمة معتقداته الاسلامية . وهكذا فقد يقي ، خلافا لمن جاء بعده من انصار الفلسفة اليونانيسة ، بمامن يكاد يكون تاما من غائلة التديني .

# من السرخسي الى ابن الراوندي

على انه من الصعب الجزم بأن مثل هذه الظاهرة كانت منوطة بصلب

الله العقلي ، لكن الذي يمكن تقريره بشيء من الثقة ، هو ان الكندي كان تاريخيا شخصية فريدة تتصف من نواح عديدة بالبطولة. فعوجة الشك، حتى بين انباعه ، لم يكن بالإمكان وقفها او تحويلها طويلا ، كما تشهد على ذلك سيرة تلميذه الشهير احمد بن الطيب السرخسي ، الذي كان معلما ونديما للخليفة العباسي المعتضد ، الى ان نبذه وقتله سنة ١٩٩٨ ، على اننا لا نعر ف الا القليل عن تفاصيل حياة هذا الفيلسوف الناجح الثري ١٢١ او عن آرائه ، انما يبدو انه نسيج على منوال استاذه الاشهر ، وانه اولع مثله بالمنطق والكلام والنجوم ، وبناء على النجاح الكبير الذي احرزه ، والحظوة التي نالها في البلاط ، فقد سولت له نفسه ان يتخطى حدود الدالة على الخليفة ، بعيث الزندقة ، وهذا الامر، مقرونا بالكانة البارزة التي شغلها في البلاط ١٢٢ ، حمل الخليفة آخر الامر ، على الامر بقتله ، واذا سلمنا برواية البسيروني عنه ، وهو موضع الشقة المعروف ، فان السرخسي لم يقتصر في التصريح بشكوكه على احاديثه المخاصة مع الخليفة ، بل دو تها في رسائل عديدة اتهم فيها الانبياء بالتدحيل ١٢٢ .

ان ميول السرخسي نحو الاعتزال تبدو ، نظير ميول استاذه الكندي ، اكيدة ١٢٤ . والمشاغل العقلية التي انبثقت عن هذه الميول ، مقرونة بخوضه في شؤون الفلسفة ، كانت \_ على ما يبدو \_ من العوامل الاساسية في شكوكه الدينية ، وبصورة خاصة في قدحه بالنبوة . لكن التيار العقلي الذي اطلقته المعتزلة لم يلبث اخيرا ان قضى على هذا المفهوم الديني .

الا أن المفكر الذي كان أشد تطرفا في تحدي المقيدة الدينية برمتها ، هو المفكر الشهير ابن الراوندي (ت، ح ، ١٩) . فقد سلك طريق الشك الديني على وعودته ، بحكم ما يبدو أنه دافع فلسفي أصيل ، وذلك بجراة منقطعة النظير ، وإذا جاز لنا أن نثق بالمصادر التي لا شك في عدائهاله،والتي حملت الينا النزر القليل من أخباره الالحادية ، فأننا ننتهي ألى أن هذا المفكر المتحرر قد أنكر القضايا الالهية الكبرى المتصلة بالوحي والمجزات ؛ وكذلك سالمي ما جاء في أحد المصادر \_ أمكان أبراد أي دليل عقلي مقبول على وجود سالم وحكمة تدابيره ١٦٠ ، ( لكن جميع الكتب التي انطوت على هذه الآراء لم تصل الينا ، شانها في ذلك شأن أمثالها مما وضع في هذا الباب ) . وقد جاء عن ابن الراوندي ، في مصدر أقل عداء له ، أنه أنكر كل ما جاء من وحي منزل على أنه من قبيل الفضول . فقد ذكر عنه أنه جاهر بأن العقل البشري قادر

#### الفصل الثاني: ابن الراوندي والرازي

على بلوغ معرفة الله ، وعلى التمييز بين الخير والشر . وهو راي يتفق وتعاليم الكثرة من شيوخ المعنزلة ، الذين سبق له ان كان واحدا منهم . فالوحي ، بناء على ذلك لا لزوم له مطلقا ؛ والمعجزات التي تقوم عليها دعوى النبوة جميعها باطلة . واهم تلك المعجزات ، من وجهة النظر الاسلامية ، هي اعجاز القرآن ، وهي في رايه مما يتعذر اثباته . اذ ليس من غير المعقول ان يظهر كاتب عربي يغوق سائر كتاب العرب ببلاغة الاداء ، فيكون كتابه من ثم نسيج وحده في الروعة . ومع ذلك ، فان هذه الروعة لا تقتضي ضرورة ، ان تكون امرا خارقا او معجزا . فنحن لا نستطيع ان ننكر ، ان هذا الاعجاز الادبي ، امرا خارقا او معجزا . فنحن لا نستطيع ان ننكر ، ان هذا الاعجاز الادبي ، لا يقوم دليلا قاطعا ، بالنسبة الى من لا ينطق بالعربية من الاعاجم 171 .

أما سائر الآراء المنسوبة الى ابن الراوندي ، نظير ازلية المالم ، وتفوق الثنائية (المانوبة) على التوحيد ، وتهافت الحكمة الألهية ١٢٧ ، فانها تعزز الاعتقاد بان هذا المفكر ، الذي كان اصلا من ابرع واجل شيوخ المعززة ، وقع في ما بعد ، فريسة لشكوك خطيرة ، تولدت عنده من شدة الاستقصاء والتبحر في التنقيب ، حتى باتت اجوبة المتكلمين المالوفة وصيفهم المنعقة غير كافيسة لاقناعه

## الرازي بن الفليهفة والطب

ومع كل ما كان عليه ابن الراوندي من شهرة وتعاد في الجراة الفكرية ، بلغت به حد معارضة القرآن ، والسخرية من النبي محمد ٢١٨ ؛ فقد تخطاه ، في تاريخ التحرر الفكري في الاسلام ، معاصر له وزميل فارسي اعظم منه شانا ، هو ابو بكر محمد بن زكريا الرازي ، الذي كان اكبر خارج على العقيدة في التاريخ الاسلامي برمته ، واشهر مرجع طبي في القرن العاشر ، دون ريب. كان في حداثته يعز ف على العود ، وفي البعض الآخر انه كان يشتفل بالصير فة كان في حداثته يعز ف على العود ، وفي البعض الآخر انه كان يشتفل بالصير فة منزلة بارزة اهلته لان يتولى رئاسة المستشفى (البيمارستان) في مرو ، وبعد ذلك في بغداد ، حتى ان احد الثقات وصفه بقوله عنه انه « طبيب الاسلام غير المنازع » ١٢٦ . وفي ما عدا ذلك ، فان المروف عن دقائق حياته وخصاله الخاصة قليل ، الا ما كان من اشتفاله بالكيمياء ، واشتهاره بالرافة والجود والماظبة على الدرس ، وقبيل وفاته اصيب بماء نزل في عينيه ، وربما كان ذلك نتيجة الدراسة المتواصلة ، كنه رفض معالجة هذا الماء متفرعا بقوله :

« قد ابصرت من الدنيا حتى مللت » ١٢٠ . وكانتوفاته ؛ في ما يرجح ؛ سنة ١٩٢٥ او ١٢١ ١٣٢ .

# مؤلفاته في شتىالحقول

كان نتاج الرازي العلمي ، على ما ببدو ، ضخما ، فهو نفسه يدعي في ترجمة ذاتية له ، انه الف ما لا يقل عن مئتي كتاب ، تدور على جميع ابواب المعرفة ، الطبيعية والماورائية ، باستثناء الرياضيات ؛ فقد تنكب عنها في ما يبدو ، لسبب غير واضح ١٢٢ . واهم ما التف في الطب كتاب « الحاوي » . والمعروف ايضا بـ « الجامع لصناعة الطب » ، الذي ترجم الى اللاتينية سنة ١٢٧٩ بعنوان Continess ، واتسعت شهرته في الاوساط الطبية ، واستمرت حتى العقود الاولى من القرن السادس عشر ، اما سائر مؤلفاته ، فقد تناولت ــ الى جانب مجمل الموضوعات الطبية ــ الفلسفة والكيمياء ، والنك ، والنحو ، والكلام ، والمنطق ، وسواها من حقول العلم . على ان الذي يعنينا منها ههنا ــ بطبيعة الحال ــ مدوناته الفلسفية . ونحن نثبت اهمها في الجدول التالي ، مع العلم بأن الذي وصل الينا منها قليل جدا ، وان الذي بلغنا من بعضها شدرات متناثرة ليس الا ؛ وهذه هي :

- مجموع من الرسائل في المنطق ، تبحث في قاطيفوراس ، والبرهان ،
   وايساغوجي ، والمنطق ، كما يتمثل في « الكلام الاسلامي » ١٩٢ .
  - ٢ مجموع من الرسائل في الفلسفة الالهية .
    - ٣ الهيولي المطلقة والجزئية .
    - الخلاء والملاء ، والزمان والمكان .
      - كتاب سمع الكيان.
      - إن للعالم خالقا حكيما .
         ف أزلية الإجسام وفنائها .
        - ب بي ارب ارجمام وعالم
           ۸ في الشكوك على برقلس
      - ۸ في السعود على برفلس . ۱ آراء « فلوطرخس » الطبيعية .
        - ۱۰ تفسیر کتا*ب* طیماوس .
          - ۱۰ تفسیر تناب طیماوس .
  - ١١ تفسير كتاب فلوطرخس في تفسير كتاب طيماوس .
  - ١٢ في أن الجسم يتحرك من ذاته ، وأن الحركة مبدأ طبيعته .
    - ١٣ الطب الروحاني .
    - ١٤ السيرة الفلسفية.

#### الغصل الثاني: ابن الراوندي والرازي

١٥ كتاب في النفس

١٦ في آثار الامام الفائسل المعصوم .

١٧ الانتقاد والتحرير على المتزلة .

١٨ العلم الالهي على رأي افلاطون .

١٩ العلم الالهي على رأى سقراط ١٢١ .

# مصادر آراء الرازي

ان الواضيع التي جال فيها الرازي ، كما يبدو ، لا يمكن ان تلمج الا جزئيا من خلال المصادر القليلة التي حفظت لنا مؤلفاته ، تامة او ناقصة ، ومع كل ما يشوه الصورة التي تعطيها عنه هذه المصادر من غموض ، وما يشوب نظر المؤلفين المتاخرين اليه من خصومة ، فانه يبرز علما شامخا في تاريخ الفلسفة الالهية في الاسلام . ففي وقت كان فيه مذهب ارسطوطاليس يتوطد تدريجيا على يد فلاسفة من امثال الكندي والفارايي ، وكانت فيسه سياسة القمع ، التي لجا اليها الخلفاء المباسيون ابتداء من المأمون ، تبرز بجلاء اخطار الالحاد والمروق ، كان للرازي من الجراة ما سول له تحدي عدد بعد عن ضعائد الاسلام الاساسية ، وسلوك طريق فلسغي جديد عرضه لتنديد المؤلفين التابعين . فقد اخذ عليه هؤلاء النقاد تنكبه عن النهج المشائي المهود، من جهة ، وتبني « آراء الطبيعيين القدامي » ، بـل حتى التقصير في فهم الجوانب الدقيقة من مذهب ارسطوطاليس ، من جهة اخرى ١٢٠ .

وعلى الرغم من تردد الرواية الغربية القائلة أن الرازي استخرج آراءه الالهية الكبرى ، وبالاخص مفهومه الاساسي للمبادىء الازلية الخمسة ، من مصادر حر آنية وصابئية ٢١١ ، فانه مما لا يرقى اليه شك أن منطلق فكره الماورائي أنما هو في الاساس افلاطوني ، وأن مؤلفاته الإخلاقية ، فضلا عن ذلك ، مشبعة بافكار سقراط الخلقية ، وهذا يبدو طبيعيا منى علمنا أن الرازي توفر على درس الآثار السقراطية ، والالاطونية ، واللاحقة بالافلاطونية ، كما تشهد على ذلك عناوين مؤلفاته نظير : « رسالة في آراء فلوطرخس الطبيعية » ، و « الشكوك على برقلس » ، و « تفسير كتاب طيماوس » نفسسه فلوطرخس على كتاب طيماوس » ، و « تفسير كتاب طيماوس » نفسسه و « كتاب العلم الالهي على راي افلاطون » ، و فضلا عن ذلك ، فأن البينات الداخلية ، وكذلك محتويات مذهب الرازي ، الواصلة الينا في مؤلفاته ، تؤيد هذا الراي تأييدا تاما .

ثم ان اشهر رسائل الرازي الاخلاقية \_ وهي رسالته « في الطب الروحاني » \_ انما هي عرض مقرون بالاستحسان للهب افلاطون في قوى النفس الثلاث كما جاء في « الجمهورية » . اما الدور الذي تلعبه الموسيقي (التي يسميها « الطب الروحاني » ) من جهة ، والرياضة البدنية ( التي يدعوها « الطب الجسماني » ) من جهة اخرى ، في توليد التناغم والاعتدال ، على ما في تعليم افلاطون ، فهو الاستقامة الخلقية والروحية في النفس ١٢٧ . وقبل ان نشرع في شرح نظرة الرازي الى المبادىء الازلية الخمسة التي تتجلى فيها نزعته الافلاطونية بوضوح تام ، يجدر بنا ان نفحص عن وجوه انفصاله عن ارسطوطاليس ، وينبغي ان نلاحظ في هذا الصدد ان التمييز بين موافقته لافلاطون ومخالفته لارسطوطاليس ، انما هـو اسلوب ملائم حزءان متكاملان .

# رايه في الخلاء والملاء والحركة

واول ما نذكره من ذلك انكار الرازي مرة واحدة لفكرة ارسطوطاليس القائلة باستحالة الخلاء الربط عنده بمفهوم الكان ك « الحد الفاصل بين الجسم المحوي » (كتاب الطبيعة ، ٤ ، ٢١٢ ٥ ٥ ٥ الجسم المحوي » (كتاب الطبيعة ، ٤ ، ٢١٢ ٥ ٥ ٥ ومعتقد ، تبعا لما ظنه راي افلاطون ، ان الخلاء ممكن ١٢٨. وبناء على هذا الراي في امكان الخلاء ، يعتبر الرازي الحركة خاصة جوهرية من خواص الجسم . وهذه الحركة ، كما يتبين من عنوان احد كتبه (الثاني عشر في الجدول اعلاها هي حالة في الجسم ، وليست كما اعتقد ارسطوطاليس من خواص الطبيعة من حيث هي مبدأ التغير فيها ١٦٩ . ويترتب على ذلك أن جميع الاجسام أنما تندفع بحركتها اللاتية نحو مركز العالم ، خلافا لما اعتقده ارسطوطاليس من أنها تتحرك صعودا أو هبوطا تبعا لمكانها الطبيعي ، أو للعناصر الغالبة الداخلة في تركيبها ١٤٠ .

ان الشبه بين هذه النظرية في الحركة والخلاء الذي تقوم عليه وبين الملهب الديمقريطي واضح جدا . فنقاد ارسطوطاليس الذي تنكر للعديد من جوانب فلسفة ديمقريطس الطبيعية ، مع ثنائه الكبير على منهجه في التحقيق ١٤١ ، قد يتوقع منهم المرء ان يظهروا اهتماما خاصا بآراء ديمقريطس تلك التي رفضها ارسطوطاليس ، وعلى ذلك ، لم تكن فكرة الحركة والخلاء وحدها هي التي او آلها الرازي تأويلا ديمقريطيا ، بل تركيب الإجسام مسن

#### الغصل الثاني : ابن الراوندي والرازي

ذرات ايضا . فالهيولى التي اعتبرها احد المبادىء الازلية الخمسة ( كما سنبين لتونا) ، تتركب من جزيئات غير منظورة ، او ذرات يفصل بينها الخلاء . وكثافة هذه الفرات او تخلخلها او حجم الخلاء الذي يفصل بينها هو ما تتعين به صفات الاشباء الاساسية من خفة او ثقل ، وصلابة او ليونة ١٤٢ .

# رأيه في تناسخ الارواح

ومما هو ادعى الى الفرابة ، من وجهة نظر ارسطوطاليس والعقيدة الاسلامية ، مجاهرة الرازي بالمذهب الفيثاغوري \_ الافلاطوني في التقمص أو التناسخ . فقد ذهب الى أن النفس التي كانت أصلا تتصف بالحياة ، كانت مع ذلك طائشة حمقاء . واذ فتنت بالمادة ، حاولت الاتحاد بهما فأسبغت عليها الصورة لتنال بذلك اللذات الجسدية . ولما كان من طبع المادة التمرد والامتناع عن قبول الصور الصادرة عن النفس،اضطر الباري الى ان يخف الى عونها ، بأن خلق هذا العالم ، بما فيه من صور مادية ، وذلك لبتيح للنفسان تروى غليلها منالتمتع باللذات المادية ولو الى حين. وعلىهذا النحوُّ، خلق الله الانسان ، ووهبه العقل من « جوهر الوهيته » ، حتى يتمكن العقل آخر الامر ، من أن يوقظ النفس من سباتها الارضى في جسب الاسبان ، وبذكرها بموطنها الاصيل في العالم الاعلى غير المحسوس ، وبواجبها في السعى نحو ذلك العالم عن طريق الفلسفة ، وبقدر ما تتوفر النفس على التحصيل ، تكون قدرتها على بلوغ خلاصها ، والعودة الى العالم العقلي ، وبذلك تتحرر ـ كما كان يقول قدماء الفيشاغوريين ـ من « عجلة الولادة » . اما النفوس التي لم يتهيأ لها أن تتطهر بدرس الفلسفة ، فأنها تستمر في هذا العالم حتى متم لها أكتشاف سر الغلسفة الشافي ، فتتحول من ثم الى العالم العقلي . وعندما يتحقق هذا الفرض ، وتعود النفس الانسانية ، بارشاد العقل ، الى موطنها الحقيقي ، يبطل هذا « العالم الادني » ، وترجع الهيولي ، التي ارفمت على الاتحاد بالصورة ، الى حالتها الاولى من الطهارة ومفارقة الصورة ١٤٢ .

# التناسخ وتبرير نبح الحيوان

في هذا المفهوم للنفس ولمصدرها السماوي ، يصف الرازي دور الفلسفة النبيل بتعابير تشبه ببلاغتها تعابير سقراط ، وهنا لا يكتفي الرازي بوضع نظرية جريشة في النفس ، هي على جانب من الاصالة وحسب ، بل يورد نظرية

في خلق العالم في الزمان على يد الباري عن وجل ، فيصف بوضوح لا يشوبه التباس المفهوم الفيثاغوري على الاورفي لعودة النفوس دوريا الى العالم ، وتتحررها اخيرا من « عجلة الولادة » ، ويبرز في هذا الصدد دور الفلسفة الصوفي الشافي .

أما في ما يتصل برايه في التناسخ ، فيجدر بنا أن نتطرق ألى معالجة الرازي في رسالته « السيرة الفلسفية » لمضلة ذبح الحيوان ، والبدأ الذي يجوز أن ببرر خلقيا على أساسه. فالرازي، نظير بعض مفكري الاسلام الرهفي لحص للسكاء التحس - كشاعر المسرة الكفيف أبي العسلاء (ت ١٠٥٧) - عسرض المشكلة تعذيب الحيوان ، لا سيما متى جرى ذلك على يد الانسان ، فقد أشار ألى أن ذبح الحيوان المفترس قد يكون له مبرر هو أنه يدفع الاذى عن الانسان ، لكن هذا لا يصح مطلقا بشأن الحيوان الاليف ، وعنده أن المبرر المطلق للنج الحيوان ، البري منه والاليف ، أنه السبيل ألى تحرير نفوسها من عبودية أجسادها ، فهو يقربها من مصيرها الاخير ، بأن يتبح لها الحلول في أجساد اخرى أشرف ٤١٤ ، نظير جسد الانسان ،

## المبادىء الخمسة وازلية المادة

على أن الاثر الافلاطوني في فكر الرازي -- كما أشرنا سابقا -- لم ببرز في موضع بروزه في مفهومه الماورائي الرئيسي للمبادىء الازليسة المتلازمة الخمسة . ومع أن هذا المفهوم منسوب عبامة الى جماعة الصابئية أو الحرانيين ، التي يكتنفها غموض كثيف ، فاننا نستطيع أن نتبين فيه بوضوح الرا افلاطونيا مباشرا ، نابعا في الاصل من محاورة افلاطون الكونية العظمي الموسومة بـ « طيماوس » ، والتي أقبل الرازي على دراستها أقبالا خاصا . أما المبادىء الازلية الخمسة التي تؤلف نواة ملهب الرازي في ما بعد الطبيعة، في الهبولى ، والخلاء ، والزمان ، والنفس ، والباري ، وبيدا بالمادة والصورة على ازليتها من وجهين : الاول أن الخلق أو الجمع بين المادة والصورة على ازليتها من وجهين : الاول أن الخلق أو الجمع بين المادة والصورة علم أو مادة تم فيها عمل الخلق . ذلك لان مفهوم « الخلق من لا شيء » لكان لزاما أن يخلق كل شيء مباشرة من لا شيء ، لان هذا الاسلوب هو أسبط الاساليب وأقربها ، ولكن ، بما أن الواقع على خلاف ذلك ، فلا مناص من القول بانه خلق العالم من مادة غير ذات صورة ، سبقت وجوده منذ الازل 10 .

# المكان الكلي والمكان الجزئي

والهيولى تحتاج الى محل تستقر فيه ، وهذا المحل هو المبدأ الازلي الثاني ، اي الكان ، وهو عند الرازي اعتبار مجرد ، فلم يمتنع خلافا لمفهوم ارسطوطاليس للمكان ، انفصاله منطقيا عن الجسم ، وبناء عليه يرسم الرازي خطا فاصلا ما بين الكان المطلق والمكان الجزئي ، فالكان المطلق عنده مستقل تماما عن الجسم بحيث لا يدخل الجسم الذي يشغله ضرورة في تحديده ، خلافا لمفهوم ارسطوطاليس الذي اعتبر المكان « الحد الاقصى للجسم غيم المتحرك لما يحتوي » ١٤١ . وعلى هذا الوجه يقر الرازي منطقيا بامكان وجود الخلاء كما مر ، ثم ان هذا المكان ، لما كان مستقلا عن الجسم ، وبالتالي عن الخلاء كما مر ، ثم ان هذا المكان ، لما اللاتناهي والازلية ١٤٧ ، بينما هو في الكم ، وجب ان يتصف بصفتين هما اللاتناهي والازلية ١٤٧ ، بينما هو في داي ارسطوطاليس ـ حتى بمدلوله الكلي ـ غير منفصل عن جسم الكون ، فكان بهذا الاعتبار متناهيا ١٤٨ .

ويقابل ذلك الكان الجزئي الذي لا يمكن تصوره منفصلا عن المادة التي تتقوم بها ماهيته الداتية . فهو بهـذا الاعتبار يخالف ايضا مفهوم ارسطوطاليس للمكان الذي هو الموضع او الوعاء للاشياء الجزئية او المادية التي يحويها ؛ ويشبه من وجـوه مفهوم افلاطـون للمكان ، كمـا يلاحظ ارسطوطاليس ناقدا في كتاب «الطبيعة» (؟ ، ٢٠٩ ب ١١) ، فهو قد عرقه في «طيماوس » بالوعاء ، وكذلك بالمادة غير المتصورة التي يصنع منها الباري الاشياء المحسوسة ١٤١ ؛ حتى انه يكاد لا يتميز في طبيعته الوعائية ، اذا صح التعبير ، عن المادة الاولى التي يحتويها .

## الزمان الكلى والزمان الجزئي

ويخالف الرازي ارسطوطاليس كذلك في مفهومه للزمان . فقد اعتبر ارسطوطاليس الزمان نوعا من الحركة ، او عددا لها . ومثل هذا المفهوم يجمل حقيقة الزمان تابعة منطقيا ــ للحركة عامة ، ولحركة الغلك بصورة خاصة . اما في راي الرازي ، فان الحركة لا توجد الزمان بل تكشف عنه وتظهره ليس الا ، فهو بناء على هذا الاعتبار ، مباين لها اصلا .

وفضلا عن ذلك ، فان الرازي يميز ... بالقياس الى رايه في المكان ... ما بين الزمان الجزئي او المحصور ، والزمان الكلي او المطلق ، فالاول في عرفه متناه وخاضع للقياس ؛ لكن الثاني لا متناه ولا حصر له ، فهو على ذلك، شبيه بالدهر في الفلسفة الافلاطونية الجديدة ١٥٠ ، وهو مقياس دوام العالم

#### الباب الثالث : طلائع التأليف الغلسفي المنظم

المقلي ١٥١ . خلافا للزمان الذي يقيس دوام العالم المحسوس ، والذي يسميه افلاطون « صورة الازل المتحركة » ١٥٢ .

ولكي ندرك حقيقة الزمان المطلق ، المستقل تماما عن الكون المحدث وعن حركاته ، يدعونا الرازي لان ندع جانبا حركات الافلاك وطلوع الشمس وسائر الكواكب وغروبها ، وان نحصر ذهننا في تأمل كنه «حركة الدهر »، وسائر الكواكب وغروبها ، وان نحصر ذهننا في تأمل كنه «حركة الدهر »، ليس اعصى على الادراك من مفهوم الخلاء غير المتناهي ، فمفهوم الخلاء غير المتناهي ، فمفهوم الخلاء غير المتناهي ، فمفهوم الخلاء غير المتناهي ، من حيث اننا نستطيع تصوره بداهة ، بمعزل عن مساحة العالم او دوامه ١٠٠ ، فالزمان المطلق ، على هذا النحو ، ينبغي ان يفهم بمعنى دوام التوالي الازلي الذي يسبق وجود الزمان الجزئي ، المترن بحدوث العالم وحركة الافلاك التي ينجم عنها ،

### ازلية الباري والعالم والنفس

اما ازلية المداين الباقيين : الباري — عز وجل — والنفس الانسانية انقد ارتبطت في نظام الرازي بمحاولة جريئة لمالجة القضية الكبرى ، التي استهدفت تعليل خلق العالم، والتي حيرت الفلاسفة ابتداء من افلاطون ١٠٥٠ من فللمضلة التي يعالجها الرازي هنا ليست ما اذا كان العالم محدثا او غير محدث ( اذ هو يعتقد اعتقاد افلاطون بأنه محدث في زمان ازلي ) ، بل هي معضلة اشد تعقيدا ، قدر لها ان يتردد صداها في الاوساط اللاهوتية والفلسفية في العالمين الاسلامي والمسيحي ، مدى قرون عديدة ، وهي : هل طبيعية » ام « بداعي ارادة حرة » أ فاذا قيل ان ذلك امنا كان لضرورة طبيعية ، كانت النتيجة المنطقية ، في عرفه ، أن الله الذي خلق العالم في الرسان ، هو نفسه ايضا في الزمان ، ما دام المعلول الطبيعي مكافئا لعلته الطبيعية ضرورة في الزمان ، اما اذا اعتبر وجوده نتيجة لفعل ارادة حرة ، فان سؤالا آخر لا بد ان يسال ، وهو : كاذا اختار الله ان يخلق العالم في فان سؤالا آخر لا بد ان يسال ، وهو : كاذا اختار الله ان يخلق العالم في الوقت الذي خلقه فيه ، بدلا من اي وقت آخر ١٥٠٥ ؟

ان الجواب الذي يورده الرازي ، يظهر بصورة واضحة العنساصر الإفلاطونية والافلوطينية الكامنة في تفكيره . وكذلك البراعة التي حاول بها دمج مبادئه الازلية الخمسة في نظام كوني متماسك . فالنفس ، كما رأينا ، وجدت منذ الازل مع الله والهيولي والزمان . لكن تعلقها بالهيولي ، حمل

### الفصل الثاني: ابن الراوندي والرازي

الله على اعانتها على ما لم تكن بعفردها قادرة عليه ، وهو الاتحاد بصور. مادية . وهذا الاتحاد هو الذي استلزم خلق هذا العالم ، الذي تبقى النفس البدا غريبة فيه . لكن هذه النفس المستفرقة بالصور المادية والمنفسسة باللذات الحسية ، لا تلبث ان تتنبه ، بفضل الاشراق العقلي ، الى مصيرها الحقيقي ، فتعمل على الرجوع الى مستقرها في العالم العقلي ، الذي هو موطنها الحقيقي ١٠١ .

### نفي ضرورة الوحي

ولا بد من الأشارة ، في هــذا الصدد ، الى ان الرازي لا يورد اي برهان ، لا على ازلية الباري ، ولا على ازلية النفس . لكن الثابت انه راى بان العالم مخلوق في الزمان ، وانه زائل ، خلافا لما ذهب اليه افلاطون من انه مخلوق لكنه ابدي . فالرازي اذن انما يضعازلية النفس والباري، علىغرار افلاطون ، كقضية بديهية . وليست فكرة خلود النفس ازلا وابدا ، وحدها بهي التي تمكس تأثيرا فيثاغوريا وافلاطونيا واضحا ، بل ان دور الفلسفة ، بوصفها الطريق الوحيد لتطهير النفس ، وتحريرها من قيود الجسد ، هو الآخر دليل على ذلك التأثير الذي جاء منافيا للمفهوم الاسلامي الوحي ، ولما يجاريه من قرائن النبوة . والواقسع ان الرازي ، انسجاما مع مقلمات يعاديه من قرائن النبوة . والواقسع ان الرازي ، انسجاما مع مقلمات كوسطاء بين الله والإنسان . فعنده ، ان النبوة ، اما ان تكون غير ضرورية ، ما دام نور المقل الوارد من الله يغي بمعرفة الحق ؛ او انها منكرة ، لانها آلت الى الكثير من سفك الدماء واضرام الغتن ، بين جماعة اعتقدوا ان الله خصهم بالوحي ، وجماعة اخرى لم يظفروا بمثل هذه الحظوة ١٥٠ .

# النقمة على الرازي

وربما كانت هذه الناحية من تعليمه \_ وهي رفض النبوة \_ ( وقد اقترنت في المصادر الاسلامية بالبرهمية ) ، هي التي عرضت الرازي للنقمة الجماعية ، ووصمته بالمروق والالحاد ، فلم يحظ ، حتى في اوساط الفلاة نظير الاسماعيلية ، بثيء من الاستحسان ، كما تشهد على ذلك الردود العنيفة التي وجهها اليه الداعي الاسماعيلي في القرنالحادي عشر ، ناصر خسرو ، ومواطنه وسميته ابو حاتم الرازي (ت ٩٣٣) ، وهو اللي كانت

### الباب الثالث : طلائع التأليف الفلسفي المنظم

مؤلفاته مصدرا هاما في اعادة بناء مذهب الرازي هذا . والواقع ان اولئك النقاد قد وافقوا الرازي على اكثر مما سمحوا لانفسهم بالاقرار به . فقد تأثروا جميعا بالافكار الفيثاغورية التي عزلتهم عن الكثرة الفالبة من جماعة اهل السنة في الاسلام ، كما سيتبين لنا في فصل لاحق .

### حواشي الباب الثالث

- ا راحم اعلاه ص ١٠ ٤ ) } ، ٧٥ ٠
- ۲ ابن جلجل ، طبقات الاطباء ، ص ۲۲ ، القفطي ، تاریخ الحکماء ، ص ۱۸ ، ابن ابی اصبیعة ، عیون الانباء ۱ / ۲۰۷ .
- صاعد ، طبقات الامم ، ص ۱٥ ، القفطي ، تاريخ الحكماء ، ۲۲۷ ، ابن ابي اصبيعة ،
   عيون الانباء ، ١ / ٢٠٦ .
- طبقات الام ، ص ٥١ ، عيون الانباء ، ١ / ٢٠٦ وما بعد ، ابن النديم ، الفهرست ،
   من ٢٧١ .
  - انظر خبر تنكيل المتوكل به في هيون الانباء ، ١ / ٢٠٧ .
- ا ي سنة ٢٥٧ هـ كما يذكر عبد الرازق في كتابه « فيلسوف العرب والعلم الثاني » ص إه ، الوتوف على اراء اخرى انظر : Massignon, Recueil : des textes inédits concernant l'histoire de la mystique, p. 175.
  - وايضًا ، تللينو ، تاريخ الفلك عند العرب ، ص ١١٧ .
    - ٧ كتاب البخلاء ، ص ١٨ ، ٨٣ وما بعد .
      - ٨ ابو ريده ، رسائل الكندي الفلسفية .
- ١٠ ابن الندم ، كتاب الفهرست ، ص ٣٧١ ـ ٣٧٩ ، مكارئي (McCarthy) النصائيف النسوبة الى فيلسوف العرب .
  - ١٠ تاريخ حكماء الاسلام ، ص ٧) ،
  - ١١ ابن جلجل ، طبقات الاطباء ، ص ٧٣ وما بعد .
  - ١٢ مساعد ، طبقات الامم ، ص ٥٦ ، وقد اعتمده مؤلفون آخرون .
- ۱۳ صاعد ؛ طبقات الامم ، ص ۱۶ ، ابن جلجل ، طبقات الاطباء ص ۷۷ وما بعد ، البيهقي، تاريخ حكماء الاسلام ، ص ۷۶ .
- ) ۱ انظر: ابر ربدة ، رسائل الكندي ، ج۱ ، ص ۲۷ ۲۱( ۱۲ / ۲۱۲ ۲۱۱ ) وكدلك : Walzer, «New Studies on al-Kindi» in Greek into Arabic, p. 175-205.
  - ١٥ ابن النديم ) الفهرست ؛ ص ٣٧٢ ، ومكارثي ؛ التصانيف المنسوبة ؛ ص ٣٩ ٠
  - 17 ابن جلجل ، طبقات الاطباء ، ص ٧٣ ، ابن ابي اصبعة ، عبون الانباء ١ / ٢٠٧ .
    - ١٧ ابو ريدة ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ) ٢٧ وما بعد .

- ١٨ ابوريدة ، الرجم نفسه ، ص ٣٧٢ ٠
  - ۱۹ انظر اعلاه ) ص ۹۹ -
  - ٢٠ ابن النديم ، الفهرست ، ص ٢٧٦ ٠
- ١٦ ابو ريده ، رسائل الكندي ج١ ، ص ١٧ وما بعد .
  - ۲۲ الرجم نقسه ، ص ۱۰۱ ۰
    - ٢٢ الرجم المذكور اعلاه .
  - ۲۴ ابوریده ، رسائل الکندی ، ج۱ ، ص ۱۰۲ ۰
- ١٦ ب ١٩٣٢ ب ١٦٠ . قارن ما بعد الطبيعة ١٩٣٢ ب ١٦٠ .
  - ٢٦ ابوريده، رسائل الكندي، ج١، ص١٠١٠
    - ۲۷ المصدر تفسیه ۵ ص ۱۰۵ ۰
- Ross, Select Fragments, Fr. 51 (Protrepticus)
  - ٢٩ ابو ريده ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ١٠٦ ٠
    - ٣٠ المصفر نفسه ، ص ١٠٧ ، ١٠٩ -
      - ٢١ المستر الملكور ، ص ١٠٨ ٠

\*\*

- ٢٢ أبو ربده ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ١١١ ، قابل ص ١٦٥ .
- Met. IV. 1026, 10 f.
  - ۲۲ ابو ریده ، رسائل الکندی ، ج۲ ، ص ۸ ، ۱۰ ،
  - ٣٥ المصلر نفسه ) ج٢ ) ص ١٠ و ج١ ) ص ٢٦٥ وما بعد ،
- Aristotle, De Anima I, 403a 27; Walzer, p. 229 f.
  - ٣٧ ابو ريده ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ٣٦٩ وما بعد .
    - ۲۸ الصدرنفسه ، ص ۱۱۱ وما بعد ،
    - ٣٦ المصدر السابق ، ص ١١٠ ، ١١٢ .
- الصدر السابق ، ص ۱۱۲ ، تابل اضا ( ۱۱۲ مابل اضا ) Aristotle, Anal. Post, I ch 3, and Met. IV, 1006a 1-12.
  - ۱۱۹ (۱۱۳ ) رسائل الكندي ج۱ ) ص ۱۱۳ ) ۱۲۹ .
    - ٣) المصدرنفسة ؛ ص ١١٤ .
- (بو ریده، رسائل الکندي ۱ ۱ ، ص ۱۱۵ وما بعد . انظر ایضا ص ۱۹۱ وما بعد، و ۱۹۹ وما بعد، و ۱۹۹ وما بعد ، و ص ۲۰۲ وما بعد حیث یدلی تکرارا بهده البیئة .
  - )) المعدر نفسه ، ص ۱۱۸ وما بعد .
  - ه) المسدر نفسه ، ص ۱۱۹ ، ۱۲۰ ،

- ٦] ابو ريده ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ١٣١ وما بعد .
  - ٧} المسترنفسة،
- ٨) راجع : تنامي جرم المالم ، مائية ما لا يمكن ان يكون لا نهاية له ، وحدانية الله وتنامي
   جرم المالم ، وذلك في رسائله ، ج۱ ، ص ١٨٦ ١٩٢ ، ١١٦ ١١٨ ) و ٢٠٧-٢٠١
- ٩] ابو ريدة ، رسائل الكندي ج١ ، ص ٢١١ وما بعد ، ٢٣٦ وما بعد وفي اماكن متفرقة .
  - ه المصدر السابق ، ص ۲۰۷ ،
- Walzer, «New Studies on al-Kindi» in Greek into Arable, p. 218 1.
  وهنالك تأثير افلاطوني ملحوظ في سياق استدلال للكندي ، يشبه استدلال طيماوس انه كما يرد في تلخيص جالينوس اللي ترجم في مهد الكندي ، حيث يقال عن طيماوس انه حال أثبات أن كل ما هو كائن أو معنث لا بد وان يكون قد حدث من سبب ضرورة .
  Walzer and Kraus, Galeni Compendium Timaei Platonis, p. 4-5
- ٥٢ ابن النديم ؛ الفهرست ؛ س. ٣٧. ) Steinschneider, Die Arabischen Uberseteungen, p. 141 f.
  - ٣٥ بدوى ، الافلاطرنية الحدثة ، ص ٢٤٣ ـ ٧٤ .
  - )ه ابو ريده ) رسائل الكندي ج ١١ ، ص ١٦٠ وما بعد .
    - ه المسدر نفسه ، ص ۱۹۰ وما بعد ،
      - ٦٥ المسدر نفسه ص ١٢٣ وما بعد ،
- المدر السابق ، س ۱(۳ وما بعد ، وللكندي رسالة د في الرد على النصارى » محفوظة مع ردود يحيى بن عدي ، انظر :
   Revue de l'Orient Chrétien, Vol. 22 (Tome II, XXII (1920), p. 4 f).

يدحض فيها عقيدة التثليث بالاستناد (۱) الى ان الاقانيم الثلاثة التي يتألف منها الجوهر الواحد بنبغي ان تكون مشتملة على جوهر مشترك وخصائص فردية ، (۲) والى ان وحدة هذه الاقانيم اما ان تكون علدية ، واما جنسية ، واما نوعية ، لكن فكرة التثليث في اى من هذه الماني تستلزم التعدد او الكثرة ،

- ٨٠ ابو ريده ، رسائل الكندي ج١ ، ص ١٥٣ وما بعد .
  - ٩٥ المصدر تقييه ، ص ١٥٤ وما بعد ،
  - ٦٠ المصفر السابق ، ص ١٨٢ وما بعد .
  - Fakhry, Islamic Occasionalism, p. 56 f.
    - ٦٢ أبو ريده ، رسائل الكندى ، ج١ ، ص ٢١٩ .
      - ١٣٠ المصدر نفسه ، ج١ ، ص ٢٢٠ .
      - ١٤ الصدر تفسه ، ج١ ، ص ٢٢١ وما بعد ،
    - ١٥ الصدر نفسه ص ٢٢١ ، ج٢ ، ص ١) وما بعد .

```
٦٦ ابورنده ، رسائل الكندى ، ج١ ، ص ٢٢٨ ٠
```

Aristotle, De Caelo, I. 289a.

Aristotle, De Caelo, 1 270b.

ابو ربده ، رسائل الكندي ، ج۱ ، ص ۴٥١ ، مكذا كان رأي ارسطرطاليس وبرتاس ، و Valzer, «New Studies on al-Kindi» in Greek into Arabia, انظر : p. 231, quotingRoss, Fragments, p. 94 f.

۷ه ابو ریده ، رسائل اکندي ، ج ۱ ، ص ۱۹۵ ، قابل Aristotie, De Anima, III. 434b 24 and 435b 20.

حيث يذكر أن جميع القوى التي هي فوق اللمس ضرورية للبقاء لا غير .

۸۰ تابل:

H Ritter, «Schriften Ja'qub ibn Ishaq al-Kindi's in Stambalen Bibliotheken», Archiv Orientaini, Vol. 4 (1932), p. 369; McCarthy, al-Tasanif, p. 28, 50 et passim.

٨٥ المستر السابق ، ج١ ، ص ٢٧٨ . قابل براي بويمندر

Polmandres, in Corpus Hermeticum, ed. Nock and Festugière, I. 25 f.

- ٨٩ الصدر السابق ص ٢٩٦ وما بعد .
- ٩٠ المسدر السابق ، ص ٢٩٩ وما بعد ،
- ١١ المصدر السابق ، ج١ ، ص ٣٠٣ ،
- ٩٢ المدر نفسه ، ص ٢.٧ ، تابل Aristotle, De Anima, III. 429a 28
  - ۹۳ ابوریده ، رسائل الکندی ، ج۱ ، ص ۳۵۳ وما بعد .
- ١٤ ف الاصل : المقل « الثاني » . ويجوز أن نقرأها « البائن » » أو كما أرتاى حديث! ماكارتي : « النارم » . أنظر :
- «Al-Kindi's Treatise on the Intellects in Islamic Studies, III. (1964), p. 119 f.
  - ٩٥ أبوريده ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ٢٥٧ وما بعد .
    - ٩٦ انظر بصورة خاصة:

14

Glison, «Les Sources Gréco-Arabes de l'augustinisme avicennisant» Archives d'Aistoire doctrinale et littéraire du moyen-âge, 1929 p. 5-27, and McCarthy, «Al-Kindi's Treatise», p. 119 f.

- γ۷ المسدرنفسه 27-0.5 p. 5
- De Anima, II. 412a 6 and 15; III. 429b 7 f.
- ٩٩ راجع هنوان هذه الرسالة في فهرست ابن النديم ، ص ١٥٨ وما بعد ، ورسائل الكندي التي نشرها ابو ريده ، ج٢ ، ص ٥٥ .
  - ١٠٠ ابو ريده ، رسائل الكندي ، ج٢ ، ص ٤٨ وما بعد .
  - ١٠١ أي الهرم فالمكمب ، فالمثمن ، فالاثناعشري ، فالعشروني ، قابل :

Walzer and Kraus, Galeni Compendium Timaei Platonis, p. 15. (Translation, p. 59 f.) and Taylor, Commentary on the Timaeus, p. 369 f.

- ١٠٢ ابو ريده ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ١٦٥ وما بعد ، وفي اماكن شتى ٠
  - ١٠٢ المسلم نفسه ، ص ٢٨٠ وفي اماكن شتى .
- ١٠٤ ابو ريده ، رسائل الكندى ، ج١ ، ص ١٣٣ ، ١٦٣ ، ١٨٣ ، وفي اماكن متفرقة . `
- انظر مثلا الحوار بين متى بن يونس وابي سميد السيراني الذي ثيل انه جرى حوالي
   سنة ٢٦٠هـ (٢٦٢م) وذلك في مقابسات ابي حيان التوحيدي ٤ ص ١٨ وما بعد .
  - ١٠٦ انظر بصورة خاصة ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ١٣٣ وما بعد .
    - ١٠٧ انظر ابن النديم ، الفهرست ، ص ٣٧٢ ٠
- Walzer, (New Studies on al-Kindi) in Greek into Arabic, p. 201
- Rescher, «Al-Kindi's Sketch of Aristotle's Organon», The New Scholasticism, Jan. 1963, p. 44 f.
  - ١١٠ رسائل الكندي ، ج١ ، ص ٣٦٨ ٠

- ۱۱۱ رسائل الکندی ، ج۱ ، ص ۳٦۹ .
- ١١٢ ابن الندم ) الفهرست ) ص ١٧١ ٠
  - ۱۱۴ رسائل الکندی ، ۱۶ ، ص ۲۷۱ ۰
- ١١٤ رسائل الكندي ، ج١ ، ص ٢٧٣ ، ٢ ، ١٣ ٠
  - ١١٥ القرآن ، سورة باسين ، الابات ٧٨ ٨٢ ٠
- ١١٦ ابو ريده ، رسائل الكندى ، ج١ ، ص ٢٧٤ وما بعد .
  - ١١٧ المصارنقية ، ص ١٧٥ .
- ۱۱۸ بستنی من ذلك مجموع و الفاظ سقراط ۲ المعفوظ فی مكتبة كوبرولو باسطمبول ۲ مخطوط رقم ۱۲۰۸ واكثر ما بشمل حكم اخلاقیة منسوبة الی الفیلسوف الالینی ، انظر فخری ۲ و الكندی وسقراط ۲ ، فی مجلة الابحاث، الجلد ۱۲ (۱۹۳۱) ۲ می ۲۸ وما بعد.
- Uno Scritto morale inedito di al-Kindi, ed. Ritter and Walzer. : انظر ۱۱۱ Simon VanRiet, «Jole et bonheur dans le traité d'al-Kindi» : نابل : Revue Philosophique de Louvain, Vol. 61 (1963), p. 13-23.
  - ۱۲۰ انظر اعلاه ٤ من ٨٤ وما يمد -
- ۱۲۱ يدكر المسهودي في مروج اللحب (٧ / ١٧٠ ـ ١٨٠) ان الخليفة لما امر بمصادرة معتلكاته جرى تقديرها بد ١٥٠٠٠٠٠ دينار ، ومهما افترضنا في هذا الرقم من المبالفسة التي امتادها المؤرخون العرب في باب الارقام ، فإن هذه الثروة كانت بلا شك طائلة جدا .
  - ۱۲۲ ابن النديم ، الفهرست ، ص ۲۸۰ .
- Rosenthal, Ahmad b. at-Tayyib as-sarahsi, p. 132 etc.
  - ١٢٤ المرجع نفسه ، ص ٢٥٠

ITT

- ١٢٥ الخياط ، كتاب الانتصار ، ص ١١ ١٢ .
- K. al-Zumurrud, in Rivista degli Studi Orientali, XIV کتاب الزمرد ، ۱۲۹ (1934), 93-129, ed. and transl. Kraus.
  - انظر ايضا: ابن النديم ، الفهرست ص دوه .
  - ١٢٧ العباسي ، معاهد التنصيص ، ج١ ، ص ١٥٥ وما بعد و :
- Arnold, al-Mu'tazilah, p. 53.
  - ١٢٨ صاهد التنصيص ، ١ \ ١٥٥ وما بعد ، ابن النديم ، الفهرست ، ص ٣٨٠ .
- ۱۲۱ صاعد ، طبقات الام ، ص ٥٦ وما بعد ، والقفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٢٧١ وما بعد، ابن ابي اصيبعة ، عيون الانباء ، ج1 ، ص ٣١٣ وما بعد .
  - ١٣٠ تاريخ الحكماء ، ص ٢٧١ وما بعد ، ابن النديم ، الفهرست ، ص ٢٠٠ .
- Kraus (ed.) Epitre de Béruni, p. 5 f.
  - ١٣٢ قابل السيرة الفلسفية ف:
- Opera Philosophica, p. 109 and Epitre de Béruni, p. 6 f.

| Kraus, Epître de Béruni, p. 14.                                                                                                                                             | 177        |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--|--|--|
| ابن النديم ، الفهرست ، ص ٣٠، وما بعد ، القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٢٧٣                                                                                                       | 176        |  |  |  |
| وما بعد                                                                                                                                                                     |            |  |  |  |
| صاعد ، طبقات الامم ، ص ٢٢ ، المسعودي ، التنبيه والاشراف ، ص ١٢٢ ، ١٦٢ .                                                                                                     | 150        |  |  |  |
| انظر : فخر الدين الرازي ؛ المحصل ؛ ص ٨٥ وما بعد ؛ و :<br>Kraus, Opera Philosophica, p. 178 f. حيث تجد مراجع أضافية .                                                        |            |  |  |  |
| Kraus, Opera Philosophica, p. 27 f. Cf. Fakhry, «A Tenth-Century<br>Arabic Interpretation of Plato's Cosmology», Journal of the History of<br>Philosophy, VI (1968), 15-22. | 1 TY<br>of |  |  |  |
| Pines, Beitraege, p. 45 f.                                                                                                                                                  | 174        |  |  |  |
| رق ما يتصل باعتقاد الملاطون في الخلاء ، انظر :<br>Taylor, Commentary on the Timaeus, p. 384 f. 399, 559, 581. Cf. Arist<br>De Gen. et Corrup. I, 325b 34.                   | otle,      |  |  |  |
| Phys. II, 192b.                                                                                                                                                             | 171        |  |  |  |
| De Caelo, IV, 308a.                                                                                                                                                         | 18.        |  |  |  |
| De Gen. et Corrup. I. 315a 32 f. 324b 35 f. : انظر مثلا                                                                                                                     | 161        |  |  |  |
| Pines, Betraege, p. 40 f., : انظر للوثوف على صلة الرازي بديمتريطس<br>and especially 76 f.                                                                                   | 167        |  |  |  |
| Kraus, Opera Philosophica, p. 281 f.; Pines, Betraege, p. 59 f.                                                                                                             | 167        |  |  |  |
| Kraus, Opera Philosophica, p. 105, 174.                                                                                                                                     | 166        |  |  |  |
| خسرو ، زاد المسافرين ، ص ٧٦ Y. Kraus, Opera Philosophica, p. 224 f.; Pines, Betraege, p. 40 f.                                                                              | 160        |  |  |  |
| Aristotle, Phys. IV, 209c 32 and 212b 13 f.                                                                                                                                 | 163        |  |  |  |
| Kraus, Opera Philosophica, p. 250 f.                                                                                                                                        |            |  |  |  |
| Aristotle, Phys. IV, 209e 32 and 212h 13 f.                                                                                                                                 | 188        |  |  |  |
| Cf. Timaeus 52 f. : نابل                                                                                                                                                    | 181        |  |  |  |
| البيروني ؛ تحقيق ما للهند من مقولة ؛ ص ١٦٣ .                                                                                                                                | 10.        |  |  |  |
| Plotinus, Enneade III. 7, 11.                                                                                                                                               | 101        |  |  |  |
| Timaeus, 37c.                                                                                                                                                               | 101        |  |  |  |
| Pines, Betraege, p. 53 f.                                                                                                                                                   | 107        |  |  |  |
| انظر بصورة خاصة : Timasus, 28 f.                                                                                                                                            | 108        |  |  |  |

۱۵۵ خسرو ) زاد المسافرين ) س ۱۱۱ وما بعد ) و : Kraus, Opera Philosophica, p. 290 f, and Pines, Betraege, p. 58 f.

۱۵٦ انظر اعلاه، ص ۹) ۰

Kraus, Opera Philosophica, p. 295,

104

تكاحل لالأفلا فيطونيت لألجرنية وصيغنما لالاسلاميَّة

البّابُ الرابّع

# القصرل الأول

# أبونصرالفارابي

من الكندي الى الغارابي

ان الملامح الافلاطونية الجديدة التي استملت عليها فلسفة الكندي والرازي، برزت بروزا تاما في مؤلفات الفارابي وابن سيناء وهما الفيلسوفان السابقان في الاسلام الى وضع نظام كوني محكم شديد التعقيد . فقد كان الفالب على تفكير الكندي الانتقائي المنصر الارسطوطالي ، في حين ان الملاحظ في مؤلفا تالرازي \_ وهي اقل شمولا \_ ان المنصر الافلاطوني فيها اقوى . على ان اول عرض منظم للافلاطونية الجديدة بالمربية هو بسلا رب من اعداد اول المناطقة والفلاسفة الالهيين البارزين في الاسلام ، محمد بن طرخان الفارابي ، المدوف في المصادر القديمة ، ولدى علماء اللاتين في العصر الوسيط ، بأبي ندر .

تجمع مصادرنا المتمدة على اغداق الثناء الاعظم على الفارابي ، وذلك بالدرجة الاولى لانه كان حامل لواء علم المنطق في عصره ، والشارح الاكبر لافلاطون وارسطو . ففي احد المصادر المتقدمة ، انه اخذ المنطق عن عالم نصراني هو يوحنا بن حيلان في بغداد ، تكنه لم يلبث ان تغوق في ذلك على جميع معاصريه المسلمين . فهذب دراسة المنطق ، ووسعها ، وتعم النواحي الدقيقة التي تجاوز عنهاالكندي ١ .

# حول حياة الفارابي ومناقبه

كل ما نمر فه عن حياة الفارابي انه من اهل مدينة فاراب في بلاد ما وراء النهر ، وان والده كان قائدا في الجيش ، يتحدر من اصل فارسي او \_ على الارجع \_ تركي . وقد روي انه نشأ في دمشق ، حيث اكب على قراءة كتب الفلسفة ليلا على نور قنديل الحارس ، فيما كان يممل نهارا ناطورا على احد البساتين ٢ . على انه لم يلبث ان وفد على بفداد حيث التقى بكبار معلمي العصر ، نظير متى بن يونس ويوحنا بن حيلان ، فتخرج عليهم في علم معلمي العصر ، نظير متى بن يونس ويوحنا بن حيلان ، فتخرج عليهم في علم

النطق . وبعد ان قام برحلة الى مصر ، عاد ادراجه الى حلب في شمالي الشام . وتوفي بعد ذلك بقليل ، اي سنة . ٩٥ ، عن عمر يناهز الثمانين ٢ . اما خصاله الخاصة وتصرفاته الشخصية فتلمح من خلال نوادر تروى عنه في اثناء اتصاله بالامير الحمداني سيف الدولة (١١٨ – ١٩٦٧) . وكان سيف الدولة من كبار رعاة الادب والفن ، وكانت عاصمة امارته مدينة حلب. وقد ذكر عن سيف الدولة انه كان عظيم الاجلال للفارايي ، لكنه سخط عليه مرارا بسبب زبه العرب وتصرفاته الفجرية ، وكللك لانه على زهده واحتشامه – كثيرا ما كان بعمد الى التباهي بنفسه في حضور سيده . لكن صلته بسيف الدولة ، على ما يبدو ، لم تدم طويلا ، فقد كان الفارايي يؤثر العزلة ، فلم يتهيا له ان يتمتع بجميع المنافع التي تيسرت له بغضل حظوته لدى الامر.

اما مكانته في تاريخ الفلسفة فتتجلى في تعليقله على تطور هذا الموضوع، حفظه لنا مؤرخ للفلسفة من ابناء القرن الثالث عشر ، هو ابن ابي اصيبعة ؟ . فقد ذكر هذا المؤرخ عن الفارابي انه اورد في كتاب له ــ يبدو انه مفقود ــ وضعه « في ظهور الفلسفة » :

لا أن أمر الغلسفة اشتهر في ايام ملوك اليونانيين ، وبعد وفاة السطوطاليس بالاسكندرية إلى آخر ايام المراة ، وإنه لما توفي بقي التعليم بحاله فيها الى أن ملك ثلاثة عشر ملكا، وتوالى في مدة ملكهم من معلمي الفلسفة اثنا عشر معلما ، احدهم المعروف باندرونيقوس و وكان آخر هؤلاء الملوك فلما أستقر له نظر في خزائن الكتب وصنفها ، فوجد فيها نسخا لكتب ارسطوطاليس قد نسخت في ايامه وايام ثاوفرسطس ، ووجد المعلمين اللك الكتب التي كانت نسخت في ايام ارسطو وتلاميذه وأن يكون التعليم منها وأن ينصرف عن الباقي ، وحكم اندرونيقوس في تدبير ذلك وامره أن منها وأن ينصرف عن الباقي ، وحكم اندرونيقوس في تدبير ذلك وأمره أن يسخ نسخا يحملها معه إلى رومية ونسخا يبقيها في موضع التعليم بالاسكندرية ويسير معه بالاسكندرية ويسير معه بالى الى رومية ، فصار التعليم في موضعين ، وجرى الامر على ذلك ألى ان جاءت النصرانية فبطل التعليم في موضعين ، وجرى الامر على ذلك الى ان جاءت النصرانية فبطل التعليم في موضعين ، وجرى الامر على ذلك الى ان جاءت النصرانية فبطل التعليم في موضعين ، وجرى الامر على ذلك

# تغوق الفارابي في المنطق

وغدت مدينة بغداد ، في ما بعد المركز البارز لتعليم المنطق . اذ ان ١٥٨

#### القصل الاول: ابو نصر الفارابي

الفارابي نفسه ، كما يخبرنا ابن ابي اصيبعة ، تخرج في المنطق على يوحنا بن حيلان ، فقرأ عليه « كتاب البرهان » ، وخرج بذلك على التقليد الذي وضعته مدرسة الاسكندرية ، والذي لم يتجاوز « كتاب القياس » 1 .

ومع ان هذه الاشارة ألى مدارس الفلسفة المنتابعة جاءت خاطفة ، فهي مع ذلك تُظهر بوضوح حالة التدريس في ايام الفارابي ، ومكانة الفارابي في حَقُّل كان علماء النساطرة واليعـاقبة ، نظيرُ متى بنُّ يونس ، والقويري ، ويوحنا بن حيلان انفردوا بالشهرة فيه ، الى ان برز اسم الفارابي . ومما سَاعد على ابراز شهرة الفارابي في هذا الموضوع ــ على ما يظهر ــ ان ايا من زملائه المسلمين السابقين لم يحرز شيئًا من الشهرة في هذا المدان ، حتى ولا الكندى العظيم ، الذي يؤخذ عليه تقصيره في باب المنطق ٧ . ومن الجدير بالذكر ايضا أن القفطي وابن ابي اصيبعة كليهما يذكران باعتزاز أن الفارابي، على حداثة سنه ، لم يلبث ان تفوق على منافسه الرئيسي منى بن يونس ، الذي عليه كان « يعول علماء بغداد وغيرها من امصار المسلمين بالمشرق » ٨ ٠ ومما يدل على مدى تضلع الفارابي من علم المنطق ، عدد الشروح والتلاخيص التي وضعها على منطق ارسطوطاليس ، وما تتصف به من دقة وشمول . فقد بلغنا من شروحه المفصلة ما يؤيد المنزلة الرفيعة التي احتلها بين معاصريه . وتعتبر الكتب التالية من اهم مؤلفات، في علم المنطق ٩: «شرح کتاب البرهان» ، «شرح کتاب القیاس»، «شرح کتاب ایساغوجی» ۱۰ ، « شرح كتاب الجدل » (الكتاب الثاني والثامن) ، « شرح كتاب المفالطين » ، « شرح كتاب العبارة » ١١ ، « شرح كتاب القولات ( قاطيفورياس) » ، « كتاب المقدمات المختلطة من وجودي وضروري ١٥ «كتاب احصاء القضايا والقياسات التي تستعمل على العموم في جميع الصنائع القياسية » .

### افلاطون في مؤلفات الفارابي

وهذا الانتاج الذي خلفه الفاراي في علم المنطق لم يكن وحده ما اهتله للمتزلة البارزة التي احتلها بين فلاسفة الاسلام ، بل همالك ايضا ما وضعه في الطبيعيات والالهيات والسياسيات . فقد امتدح احد قدامى الرُرخيين الثقات ١٢ بسطه البارع لفلسفة افلاطون وفلسفة ارسطوطاليس . وهذان الكتابان ، يضاف اليهما كتاب « احصاء العلوم » اوسع واشمل تمهيد لفلسفة ارسطوطاليس وفلسفة افلاطون في اللغة العربية، وهي تفوق بعراحل سائر مؤلفات العصر المماثلة ، من حيث الدقة والشمول جميعا .

ففي الاول من هذه الكتب الثلاثة ، وهو كتاب « فلسفة افلاطون سواجزاؤها ومراتب اجزائها » ١٢ ، يكشف الفارابي عن معرفته الواسعسة واجزاؤها ومراتب اجزائها » ١٢ ، يكشف الفارابي عن معرفته الواسعسة بمجموع المؤلفات الافلاطونية ، وعن مدى اطلاع المسلمين على هذا المجموع في القون العاشر . ولا يكتفي في هذا الكتاب بتسمية جميع محاورات افلاطون ، بل يذكر سائل وبورد خلاصة جيدة لمحتوياتها . على ان افضل ما تقاس به معرفته بهذا المحتوى ، ذلك الموجز الذي وضعه لواحسد من اهم مؤلفات افلاطون ، هو كتاب « النواميس » الذي حفظه لنا الزمن ، وهسو شاهد بليغ على الفهم العميق لفلسفة اشهر الحكماء ــ «افلاطون الالهي» ١٤ ـ في الاخلاق والسياسة ، وعلى تعلقه الشديد بهما .

### ارسطو في مؤلفات الفارابي

أما كتابه الثاني « فلسفة ارسطوطاليس » ١٠ فيستهله ببحث في طبيعة السعادة الإنسانية ، والصورة التي تكون عندها « المعرفة العلمية » جانبا ضروريا من الحياة الخيرة ، التي ينبغي للمرء ان يسعى في طلبها ، ومن هنا ينطلق الكتاب في عرض مراحل فلسفة ارسطوطاليس جميعها ، مبتدئا الفارايي نفلسفة ، ومنا هو جدير بالذكر في بسط الفارايي نفلسفة التي يغرد لها رسالة اخرى هي : « تحصيل السعادة » ) ، نظرية السعادة ( التي يغرد لها رسالة اخرى هي : « تحصيل السعادة » ) ، من جهة ، وبين نظرية المرفة التي تطرق اليها في هذا الكتاب ، وفي ما وصل الينا من شروح على « الايساغوجي » و « المقولات » و « العبارة » ، من جهة اخرى . وهذا الجمع بين الفلسفة النظرية والفلسفة المملية ، باعتبار انسه ضروري لسعادة الانسان في حياته الدنيا ، اصبح في ما بعد ظاهرة مميزة طاحمير الاسلامي اللاحق . فقد كانت المقائد الدينية والقضايا الاخروية من الاهمية بمكان ، وذلك على اعتبار ان حياة الإنسان في المالم الآخر انما هي امتداد لحياته في هذه الدنيا .

وميزة اخرى ببرزها الفارابي في عرضه لفلسفة ارسطوطاليس هي الوحدة المضوية بين العلوم المختلفة عنده ، فالتطرق مسن علم المنطق الى الفلسفة الطبيعية ليس اعسر من الانتقال من علم المنطق الى علم الاخلاق ، فالاجناس العليا ، في راي الفارابي ، انما تناولها ارسطو في « المقولات » من الناحية المنطقية ليس الا ، في حين أنه تناولها في كتاب « السماع الطبيعي » من حيث خصائصها النوعية والكعية ١١ . فأرسطوطاليس في هذا الكتاب

#### القصل الاول: ابو نصر الفارابي

الاخير ببدا بوضع المبادىء العامة التي يقوم عليها العلم الطبيعي ، مشل ثنائية المادة والصورة ، وضرورة وجود علة نهائية فاعلة للحركة . . الغ ، وياخذ بعد ذلك في شرح معنى الطبيعة ، والطريقة التي يختلف بها البحث الطبيعي عن سائر المباحث ، ثم يتناول طبيعة الكم ، واللامتناهي والمكان ، والزمان ، ثم يبحث في الحركة وكيف ان سلسلة الحركات الجزئية لا بد من ان تنتهي الى مبدأ اول للحركة ، لا هو طبيعي ولا هو مادي ، فالبحث في التالى جزء من موضوع آخر ١٧ هو ما بعد الطبيعة .

### مؤلفات ارسطو في احصاء الفارابي

اما سائر الْوُلفات الطبيعية والفلكية التي يذكرها له الفارابي فهي : « كتاب السماء » ، و « الآثار العلوبة » ، و « كتاب المعادن » ١٨ و « كتاب النبات » ١٩ ، و « كتاب النفس » ، و « كتاب الصحة والمرض » ، و « كتاب الشباب والهرم » ، و «كتاب طول العمر وقصره» ، و «كتاب الحياة والموت» ، و « كتاب الحس والمحسوس » ) و « كتاب حركة الحيوان » ) و « كتساب الكون والفساد » . فهو يشير ، عند ذكر هذه الكتب ، الى ان ارسطوطاليس يبسط فيها دور العناصر ومركباتها في تكوين انواع المعادن واصناف الحيوان والنبات . ثم يعرض لمراحل الحياة والنمو التي تقترن عندنا بمملكة الحيوان. وبعد ان يتحدث بايجاز عن الاجرام السماوية والظواهر الجوية ، يختم الكتاب ببحث مسهب بعض الشيء في موضوع الاحوال النفسية . ويذكر الفارابي ، ههنا ؛ ان ارسطوطاليس يعتبر ان القوى او الوظائف الطبيعية الخالصة ؛ المشتركة بين الانسان وسائر الحيوانات الاخرى ، لا تعلل طبيعة الانسان ، وان المبدأ الذي يميزه عنها انما هو العقل . فمنزلة العقل من قوى النفس الاخرى بمثابة النفس من الطبيعة ، يعنى انه الفاية القصوى ٢٠ . على ان هذا العقل ، الذي هو عنوان كمال الانسان ، لا يخرج عن كونه قوة من قوى النفس . وهو بذلك مسخر لنشاط العقل (الفعال) او فعله ، اذ يقتصر من الاشياء على صورها المقولة المجردة . وعلى هذا المستوى الاخير ، يصبح المقل عقلا بالفمل ، قد بلغ مرتبة الكمال القصوى ، التي تخضع لها سائر المراتب السابقة ٢١ ، اعنى حياة الكائن الطبيعية وافعاله النفسية الاخرى . وبالنظر الى أولويته بالنسبة الى الطبيعة والنفس ، يعمد ارسطوطاليس الى البحث في دوره، من حيث هو عقل فعال، وفي كون الاجسام الحية وغير الحية، وتطورها في عالم ما تحت القمر . وهذا البحث يقوده منطقيا من الطبيعة الى

#### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

ما بعد الطبيعة . ولسبب غير واضح ينقطع بحث الفارابي عند هذه المرحلة .

### تصنيف الفارابي لعلوم العصر

ولمل الثالث من هذه المؤلفات ، وهو الوسوم بـ « احصاء العلوم » ( وفيه تكرار لبعض ما في الكتاب السابق ) ، هو اصدقها دلالة على مفهوم الفارابي للفلسفة ، من حيث صلتها بسائر العلوم ؛ بل وعلى مفهوم فلاسفة الاسلام جميعا لطبيعة العلوم اليونانية والاسلامية ومناهجها ، ولما يقوم بينها من علاقات متبادلة ، مما بقي صداه يتردد الى ما بعد اربعة قرون ، وذك في آثار المؤرخ والمفكر الوسوعي المناهض للفكر اليوناني ، ابن خلدون التونسي (ت ١٤٠٦) .

## العلوم اللسانية

يستعرض الفارابي في هذه الرسالة جميع العلوم التي عرفت في ايامه ، فيدرجها تحت ثمانية عناوين هي : علوم اللسان ، والمنطقيات ، والرياضيات ، والطبيعيات ، والالهيات ، والسياسيات ، والفقه والكلام ٢٢ . ثم يقسم العلوم اللسانية قسمين : تلك التي تعنى باستعمال اللفة عند اية امة من الامم ، وتلك التي تختص بالقواعد التي تنظم ذلك الاستعمال . على ان هذا التمييز قد يتسع حتى يشمل دراسة القواعد التي تنظم الالفاظ المفردة ، فالجمل ، وتصحيح الكتابة والقراءة والمروض ، وكل ما تفرع منها ٢٢ .

### علم المنطق

وبختلف المنطق عن العلوم اللسانية ، لا سيما علم النحو ، في انه يعنى بالمغاهيم والقواعد التي تنظمها ، وكذلك بالوسائل التي يحترس بها من الخطا، فالعلم بهذه القواعد والتقيد بها امر لا بد منه ، ومجرد التسليم بصحة معتقد ما اتفاقا لا يكفي ، كما يرى البعض ، بل ينبغي فضلا عن ذلك ، تعليلها وتأييدها بالرجوع الى قوانين الاستدلال التي ينص عليها علم المنطق . فاذا اعترض على ذلك بأن المزاولة قد تغنينا عن معرفة هذه القوانين ، فقد يرد على ذلك بأن المزاولة المتراكبة المناسقة عن معرفة قواعد النحو والعروض بحجة المزاولة المتراخية للكلام النحوي او نظم الشعر السليم ، وهو بعيد عن الصواب .

وعلم المنطق ، الى ذلك ، يمنى \_ خلافًا للنحو \_ بقواعد الكلام الباطن

### القصل الاول : ابو نصر القارابي

والظاهر ٢٤ . من حيث انطباقها على جميع لفات الام ، فهي بناء على ذلك ، ليسنت اصطلاحية كما هي في علم النحو ، اما فروع المنطق فهي ثمانيسة (تقابل اجزاء المنطق الارسطوطالي الشائمة في العصور القديمة) :

- المقولات ، وتعالج قوانين المقولات والالفاظ الدالة عليها ؛
- ٢ العبارة ، وتعالج الاقوال البسيطة اوالقضايا التي تتالف من معقولين او اكثر ؛
- القياس ، وبعالج تواعد القياس التي تستخدم في ضروب
   الاقسوال الخمسة ، اعني : البرهانية ، والجدليسة ،
   والسوفسطائية ، والخطابية ، والشعرية ٢٠ ٤
- البرهان ، ويعنى بقواعــد القياس البرهاني ، وطبيعــة
   المرفة العلمية .
  - ه الجدل ، وبعني بكيفية السؤال والجواب الجدلي ؛
- ٦ سوفسطيقاً ، او «الحكمة الموهة» وتعالم الحجج السفسطائية وطرق الاحتراس منها ؛
- ٧ الخطابة ، وتمرض لاصناف الاقناع في الخطابة ، ومـدى
   تأثيرها في السامعين ؛
- ٨ الشعر ، ويعنى بقواعد قرض الشعر وضروب الاقاويل
   الشعرية وجودتها النسبية ٦٦ .

### العلوم الرياضية

وتشمل العلوم الرياضية (او التعاليم) علم العدد ، والهندسة ، والمناظر، والنجوم والمرسيقى ، والانقال ، والحيل . وينطوي كل من هذه العلوم على فرع نظري وآخر عملي ، وذلك باعتبار ما يطلبه العلم المقصود من دراسة المفاهيم المجردة والمبادىء المعتمدة فيه ، او من تطبيق هذه المفاهيم والمبادىء في صناعة او مهنة ما .

فعلم الفلك النظري مثلا يعالج الاجسام الارضية والسماوية من ثلاث نواح: الاولى من حيث أشكالها واحجامها وابعادها النسبية ، والثانية من حيث حركاتها العامة والخاصة وتقاطع افلاكها ، والثالثة من حيث مواقعها بالنسبة الى الارض واقاليمها الرئيسية . واما علم الفلك العملي (او التنجيم) فيعنى ، خلافا لذلك ، بالطرق التي يستدل بها من حركات الكواكب على خفايا المستقبل ، وتعرف بها احداث الماضي والحاضر في هذا العالم ١٧ .

### مآخذ الفارابي على علم التنجيم

وفي رسالة طريفة كتبها الفارابي نزولا على طلب منجم معاصر ، هو ابو اسحق أبراهيم بن عبد الله البغدادي ٢٨ ، وكانت قد خامرته شكوك في صحة التنجيم ، في ما يبدو ، يفحص فحصا رصينا ادعاءات المنجمين بصحة علمهم. فيذكر أن الاحداث في العالم ، اما أن تكون ناجمة عن أسباب معينة بمكن التثبت منها ، او ان تكون وليدة المصادفة المحضة ، فلا تكون لها ، بالتسالي ، اسماب محققة معروفة . فالاحسام السماوية تؤثر تأثيرا ما في الاحسدات الارضية ، لكن هذه الاحداث قسمان : الاول مما يمكن التوصل الى معرفتها بالحسابات الفلكية ، مهما كان ذلك عسيرا ، نظير مقدار الحرارة في اقاليسم معينة بداعي قربها النسبي من الشمس ؛ والثاني احداث لا يمكن التوصل الي معرفتها بهذه الوسيلة . لكن المنجمين اذ يهملون تلك الحسابات في هـــده الحالة الثانية ، يكتفون بالتكهنات والحسابات الوهمية البعيدة عن التصديق. لكننا اذا اخذنا بعين الاعتبار تعدد الاشياء وتنوع خصائصها وانواعها فمن المحتمل ان تصدق مثل تلك التكهنات عرضاً ، والادعاء بضرورة ذلك لا يبوره مبرر . ومن السخف ؛ على أي حال ، أن نزعم أن بعض الظواهر الفلكبة ، نظير خسوف الشمس ، الذي يحدث بسبب اعتراض القمر بسين نظرنا والشمس ، تقترن بالرَّخاء او الشقاء ٢٦ ، والا وجب ، بحكم هذا القياس ، ان يكون اعتراض أي شيء بين نظرنا والشمس هو الآخر من قرائن الرخساء والشقاء . ويشيم الفا رابي ، فضلا عن ذلك ، الى ان اوسع المنجمين شهرة ، اقلهم دراية في تدبير امورهم الخاصة ، على ضوء اكتشافاتهم الفلكية . وعلى ذلك ، فينبغي لنا أن نفترض أن الحافز وراء تكهناتهم أنما هو داعي الربح أو هو تأصل العادة لا غير ٢٠ .

### الطبيعة وما بعد الطبيعة

ان موضوع القبيعة وما بعد الطبيعة يحتل مكانا رئيسيا مسن بحث الفاراي في العلوم ، فهر يعر ف العلم الطبيعي بأنه البحث في 3 الاجسسام الطبيعية وفي الاعراض التي قوامها في هذه الاجسسام » . فهر يعالج العلل المدية والصورية والفاعلة والفائية للاشياء ؛ ويشتمل على ثمانية اقسام رئيسية تتناول : الاعراض والمبادىء المستركة بين جميع الاجسام الطبيعية (كمافي «السماء») ، والتكون والانحلال (كما في كتاب «الكون والفساد») ، وانفعالات المناصر (كما في والتكون والانحلال (كما في كتاب الماصر (كما في

#### الفصل الاول: ابو نصر الفارابي

إلكتب الثلاثة الاولى من « الآثار العلوية » ) ، والاجسام المركبة عن العناصر (كما في الكتاب الرابع من « الآثار العلوية » ) ، والمعادن (كما في « كتساب المعادن » ) ٢١، والنبات (كما في « كتاب النبات » ) ؛ واخيرا الحيوان ، ويشمل الانسان (كما في « كتاب الحيوان » و « كتا بالنفس » ) .

أما العلم الالهي فتجوز قسمته ، في رأي الفارابي ، الى ثلاثة اقسام كبرى ، هي :

ا قسم يعالج الوجودات والاشياء التي تعرض لها بما هي ؟
 وهو علم الوجود ؟

٢ قسم يعالج الجواهر المفارقة ، من حيث طبيعتها وعددها وشرف مراتبها مفضيا آخر الامر الى معرفة كائن «كامل ما لا يمكن ان يكون شيء هو اكمل منه ١٣٣٦ ، وهو المبدأ الاقصى لجميع الموجودات ، والذي منه تستمد سائر الاشياء وجودها ، وهو العلم الالهي ، بالمنى الخاص ؛

٣ قسم بعالج مبادىء البرهان الاولى التي تستند اليها
 جميع العلوم الجزئية

ثم انالفارابي يشير الى أن مادة هذا الموضوع برمتها في كتاب « ما بعد الطبيعة » لارسطوطاليس ، على انه في تحليله لمادة هذا الموضوع يعتمد ايضا على كتاب « آتولوجيا » المنحول ، والذي ينسبه صراحة الى ارسطوطاليس ، في كتاب « الجمع بين رابي الحكيمين » ٣٢ .

## الاخلاق والسياسة والفقه والكلام

وببحث موضوع ما بعد الطبيعة يكتمل فهرست العلوم اليونانية ، باستثناء السياسيات التي تشمل ، في عرف الغارابي ، وعرف المساتين القدماء ، موضوع الإخلاق وعلم السياسة ، ويدور على الفضائل وصلتها بالسعادة من جهة ، او على انسب النظم السياسية لحفظ هذه الفضائل من جهة اخرى . ويجيء في ختام هذا البحث علمان آخران هما علم الفقه وعلم الكلام . اما علم الفقه ، فقد اوجز وصفه بقوله انه صناعة تستنبط بها المقائد والفرائض (الآواء والافعال) الدينية الصحيحة التي لم يصرح بها الشارع (الله ) ، وذلك بالقياس على ما ورد نصا في الشرع ٢٤ . واما علم الكلام فيصفه بأنه صناعة الدفاع عن تلك المقائد والفرائض ، والرد عسلى الاتوال المخالفة لها ، والفرق بين الفقية والمتكلم ان الاول يكتفي باستنساط

الإحكام التي تلزم عن النصوص المنزلة ، بينما يعمد الثاني الى نصرة هده الاحكام ، اما بالرجوع الى نص القرآن ، او بالاعتماد على تلك المبادىء العامة القائمة على الاختبار الحسي ، او العرف المشهور ، او الادراك العقلي ، وحيث يبدو شيء من التعارض بين هذه المبلدىء والنص الشرعي، يقتضي حمل النص على الدلالة المجازية . فاذا تعذر ذلك ، فلا بد من صرف النظر عن مبادىء العرف او العقل ، بحيث يصبح النص الشرعي المرجع الموثوق الذي لا ينازع. وحماة العقيدة ، في هذه الحال ، يجب ان لا يد خروا وسعا في مناهضة خصومهم ، حتى ولو اقتضى ذلك الاستظهار بالكذب ، او المغالطة ، او المكابرة ٥٠ .

وجدير بالذكر ، مع ذلك ، ان هذه الاراء المتطرفة ، فضلا عن الراي القائل بأن حقيقة الشرع تفوق ادراك العقل البشري ، فلا يصح بالتالي ان تكون موضع جدل انما يوردها الفارابي على انها آراء قال بها اقوام مختلفون. اما موقفه الخاص منها ، فيبقى مشوبا بكثير من الابهام . لكننا متى اخذا بعين الاعتبار دور العقل في مفهومه العام لنظام الكون ، لا يبقى لنا مناص مسن الاستنتاج انه يذهب الى ان التوفيق بين المذاهب المتعارضة انما هو من شان العقل لا الشرع .

### الجمع بين آراء الحكيمين

أن بسط الفارابي لصلة افلاطون بارسطوطاليس في كتابه الهام « الجمع بين الحكيمين » يمكس بجلاء التقليد الافلاطوني الجديد المقترن باسماء نومينيوس وافلوطين وسعبلقيوس وسريانوس وفر قوريوس وسواهم . وقد تداخلت فيه آراؤهم حتى اندمجت او كادت في نظام واحد ٢١ . فامام النزاع الذي قام بين المسلمين حول اسمى الحكيمين اليونانيين والاستهجان الذي استتبعه هذا الخلاف ، يتجرد الفارابي للقيام بالمهمة الشاقة من اجل تسوية تلك الخلافات بينهما ٢٧ .

# الربط بين الالهيات والسياسيات

على اننا اذا ما تحولنا الى فكر الفارابي من حيث مادته ، بعد ان نظرنا الله من حيث منهجه وتاريخه ، وجدنا انه ينقسم الى قسمين رئيسيين : الاول في الالهيات ، والثاني في السياسة . فاذا اخذنا بعين الاعتبار تاثره العميق بالافلاطونية الجديدة ، وميله الشديد الى الرواقية ، وجدنا عنده من

#### الفصل الاول: ابو نصر الفارابي

التداخل بينهما ما يسمح باعتبارهما ظاهرتين لعلم واحد ، يمكن تعريفه بانه السعي وراء الحق من حيث هو وسيلة لبلوغ السعادة ، او السعي وراء السعدة من حيث هي نتيجة لطلب الحق . لقد قيل عن افلاطون انه رسم ، في كتاب « الجمهورية » ، للدولة والفرد صورتين متناظرتين ، واستفلهما استفلالا تاما في وصفه للانسان كفرد من جهة ، وكحيوان اجتماعي من جهة ثانية . وكذلك يمكن ان يقال عن الفارابي انه رسم صورتين متناظرتسين للانسان والكون ككل ، لكنهما — كما في الرواقية — لا تحتويان الإنسان من حيث هو جزء من الكون فحسب ، بل تعكسان طبيعته وتبرزان ملامحه على نطاق واسع .

### الاول المطلق: ماهيته وصفاته

هذا الاقتران بين الالهيات والسياسة في فكر الفارابي هو شاهد آخر على مذهبه العضوى في صلة الانسان بالله والكون ، من جهة ، وباخيه الانسان من جهة اخرى ، كما يتجلى في نظام المقائد الاسلامية ، فهو بناء على هذا الراى ينظر الى السياسة والاخلاق كامتداد او تطور لموضوع ما بعد الطبيعة، او لمظهر من اسمى مظاهره، اعني علم الاله. وهكذا فان اعظم مؤلفات الفارابي الماورائية ، وهو كتاب « آراء اهل المدينة الفاضلة » ، لا يفتتم ببحث العدالة ، وعلاقة المواطن بالدولة ، كما فعل افلاطون في كتاب « الجمهورية » اللي ما من شك أن الفارابي نسبج على منواله ٢٨ ، بل يبحث في « الموجود الاول » أو « الواحد المطلق » في نظام افلوطين ، وفي صفاته وكيفية صدور جميع الموجودات في العالم عنه بالانبثاق . « فالواحد » او « الاول » الذي هو في مفهوم الفارابي السبب الاول لجميع الكائنات ، تام ، واجب الوجود ، مكتف بذاته وازلى ، غير معلول وغير مادى ، لا شربك له ولا ضد ، ولا هو قاسل للتحديد ٢٦ . ويتصف الاول ، فضلاً عن ذلك ، بالوحدانية والحكمة والحياة ، لكن لا كصفات متميزة مضافة الى ذاته ، بل كجزء لا يتجزأ من تلك الذات . فالذي يميزه عن سائر الموجودات منطقيا هو وحدة ذاته التي هي علة وجوده . ولما لم يكن مادة ، ولا متصلا بالمادة بوجه ، فهو بالضرورة عقل ، اذ المادة هي التي تموق الصورة عن ان تصبح عقلا بالفعل . وهكذا فكل ما كان مفارقا للمادة كليا فهو اصلا عقل بالفعل .

وكذلك ، « فالاول » ذات معقولة ، اذ هو لا يحتاج الى واسطة يدرك بها ذاته ، بل هو دائم التفكير في ذاته ، او كما

جاء في تمبير ارسطوطاليس وشارحيه اللاتين في العصور الوسطى ، « عقل وعاقل ومعقول » ٠٤ .

ثم انه لما كان مفهوم الجياة «ان يُعقل افضل معقول بافضل عقل ١٠٥ . او بلوغ اسمى مراتب الكمال التي تستطيعها اللهات الحية ، او قدرة هذه اللهات على ابجاد ما من شأنها ان توجده ، فان « الاول » ، بناء على ذلك ، هو ابضا حياة .

ومع ان « الاول » كامل ، فليس باستطاعة العقل الانساني ادراكـه ادراك تاما ، ذلك لان العقل الانساني ، وسا ادراك تاما ، ذلك لان العقل الانساني ، بسبب ما يعتوره من نقص ، وسا يخالطه من شوائب المادة ، يبهره ذلك الكائن الكامل بجماله وجلاله الذي لا نتجلي كاملا الا لنفسه ، ولا نظهر لنا الا ظهورا ضعيفا ٢٠ .

ثم ان « الاول » ، لما كان البهاء التام ، وذلك بفضل ما له من كمال هو خاص به اصلا ، ولاحق بالخليقة عرضا ، كان تأمله في ذاته مقترنا بمنتهى الفبطة - واغتباط الكائن الفائق الجمال بذاته ، ليس من حيث هو موضوع التأمل فحسب ، بل لانه موضوع الحب ايضا ٢٤ ، لذا كان عاشقا ومعشوقا في الوقت ذاته .

### انبثاق الكون عن الأول المطلق

ويصف الفارابي ، بعد ذلك ، صدور الكائنات من « الموجود الاول » بطريقة جيدة التنظيم ، لكنها من وجهة اسلامية ، مشوبة بالزندقة . وخلاصة ما ذهب البه \_ مما يذكرنا ببرقلس ٤٤ ـ ان « الاول » ، بداعي غزارة وجوده وكماله ، بولد جميع اصناف الموجودات في الكون بالضرورة ، وذلك بممزل تام عن اختياره او رغبته . وهذا الكون لا يضيف شيئا الى كمال الكائن الاسمى ، ولا يعينه على نحو نهائي او غائي ، بل هو نتيجة تلقائية للفيض الاسمى ، ولا يعينه على نحو نهائي او غائي ، بل هو نتيجة تلقائية للفيض المتحدر منه ، و « الاول » في هذا الضرب من الفيض انما هو في غنى عن جميع الوسطاء والاعراض والادوات التي قد يتوسل بها الى تحقيق اغراضه الكبرى في ايجاد الكون ، وليس من عائق ، داخلي او خارجي ، يستطيع ان يعترض سبيل هذا التفتق المطرد إبدا .

## مراتب العقول في دوائر الافلاك

اول ما يصدر عن « الموجود الاول » هو « المقل الاول » ، وهو قادر على الدال المقل الثاني » ، على ادراك موجده وادراك ذاته . فمن ادراكه الاول يتولد « المقل الثاني » ،

#### الفصل الاول: ابو نصر الفارابي

ومن الادراك الثاني ينشا « الفلك الاقصى » او « السماء الاولى » . ثم ان « العقل الثاني » يدرك موجده فيؤدي ذلك الى وجود « العقل الثالث » ، ويدرك ذاته فيؤدي هذا الادراك الى وجود فلك الكواكب الثابتة . ويستمر هذا الصدور على مراحل متتابعة ، فيتولد عنها العقل الرابع والخامس والسادس والسابع والثامن والتاسع والهاشر ، وما يقابلها من الكواكب السيارة ، اي : زحل والمشتري والريخ والشمس والزهرة وعطارد والقمر ، على التوالي ٤١ . وبالعقل العاشر تكتمل سلسلة العقول الكونية ، وبالقعر تتم سلسلة الإفلاك السماوية التي تخضع في حركاتها الدائرية لتسدير العقول الكونية ابد الدهر .

### عالم الطبيعة قمته الأنسان

وتحت عالم الاجرام السماوية يقع العالم الارضي ، حيث ينعكس سياق التجلي ، فينشأ ما هو اكمل مما هو اقل كمالا ؛ ويحدث من البسيط المركب ، فما هو اكثر تركيبا ، وذلك وفقا لقانون كوني ثابت . ففي المرتبة الدنيا توجد المادة الاولى ، وتليها العناصر الاربعة ، فالمادن فالنبات فالحيوان ، واخيرا الانسان الذي يقف على ذروة هذا اللولب المتصاعد من المخلوقات في العسالم الارضى .

قالعناصر ، اولا ، تختلط فتنشأ منها انواع من الاجسام المتضادة المركبة تركيبا اوليا . وهذه المركبات الاولية تختلط بدورها بعضها ببعض وبالعناصر الاخرى ، فتتولد منها طبقة من الاجسام هي اشد تركيبا من الاولى ، تشتمل على انواع من القوى الفاعلة والمنفعلة ؛ وتحت تأثير الاجسام الفلكية ، يستمر هذا النعط من اتحاد المركبات والمناصر في توليد ذوات اسمى واشد تعقيدا في عالم ما تحت القمر ، حتى ينتهي الاتحاد الاخير بنشوء الانسان ٧٤ .

ومع انه من شأن كل من هذه الكاثنات الارضية ان تدوم ، وذلك بحكم تركيبها من المادة والصورة ، فان حلول صورة ما في مادة معينة ليس اولى من حلول صورة اخرى ، لذلك كان تتابع الصور المختلفة على تلك المادة داعيا لاستمرار الكون والفساد في الطبيعة .

### قوى النفس الانسانية

وبظهور الانسان ، الذي هو صورة مصفرة عن الكون ، يبلغ هذا التدرج

#### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

المتصاعد كماله ، فاول ما يظهر فيه من القوى ، القوة الفاذية ، تليها تدريجيا القوة الحاسة ، فالنزوعية فالمتخيلة ١٨ فالناطقة . وفي كل من هذه القوى نستطيع أن نميز بين شطرين : شطر يحكم ويامر ، وآخر يخضع ويطبع ، ويجوز أن يقال مثل ذلك عن كل من هذه القوى بالنسبة ألى القوة التي هي دونها . وقوى النفس ، أذا اعتبرت مجتمعة ، وجدت خاضعة للقوة الناطقة ، فالناطقة تتسلط على سأر القوى الاخرى وتحكمها . أما على صعيد النظام المضوي ، فأن الحاكم في كل منها مركزه في القلب ، وهو « ينبوع الحرارة الفريزية ، ١٩ . ويأتي بعد ذلك \_ من حيث الاهمية ، وكذلك باعتبار النشوء ـ الدماغ الذي يقوم بوظيفة بالفة الاهمية ، هي تعديل الحرارة الفريزية التي تنبعث من القلب ، وتتسرب منه في جميع قوى النفس ، لتيسر لها العمل باعتدال ، وتتبح لها أنجاز عملها على الوجه الاكمل ٥٠ . ويأتي بعد الدماغ الكبد ثم الطحال ، واخيرا اعضاء التناسل . والتناسل هو نتيجة عمل الدماغ الذي في الدم الساري في الرحم ، على نحو مماثل لعمل الانفحة في المتاد اللين .

## كيفية الادراك العقلي

ان القوة الناطقة في الانسان هي مستودع الصور العقلية . وهذه الصور نوعان : تلك الجواهر الفارقة التي هي في جوهرها عقول بالفمل ومعقولات بالفمل . وتلك الجواهر الفارقة التي هي في جوهرها عقول بالفمل المتواتب بالقوة لا غير ، وذلك بسبب اقترائها بالمادة . على انه لا المقولات بالقوة ولا القوة الناطقة ، بحد ذاتها ، قادرة على اخراج ما هو فيها بالقوة ، الى ما هو بالفمل ، دون تدخل وسيط يحو ل من القوة الى بقوله انه « ذات ما جوهره عقل ما بالفعل ومفارق للمادة » ١١ ، ) ي عقل بالفعل ، نسبته الى المقل بالقوة ومواضيعه العقلية ، كنسبة الشمس الى بالفعل ، نسبته الى المقل بالقوة ومواضيعه العقلية ، كنسبة الشمس الى الموء اللهوء (أي الالوان) كليهما المسوء اللاي يجعل اولهما مبصرا بالقوة (أي الالوان) كليهما النحو يتلقى المقل بالقوة من المقل الفعال اللاضاءة التي يستطيع بها ان النحو يتلقى المقل بالقوة من المقل الفعال الذي هو سبب الإضاءة التي يستطيع بها ان يدرك : أولا المقل الفعال الذي هو سبب الإضاءة التي المقولات التي تحولت من طور القوة الى طور الفعل ٢٥ .

### انواع المقولات

واول فئة من المقولات التي تنجم عن هذه الاضاءة ، الصادرة عن المعلل ، هي المبادىء الاولى التي فاضت اصلا عن قوة الاحساس ، ثم استقرت في القوة المتخيلة ، وانطبعت من ثم بطابع قابلية الادراك بالفعل . وهذه المبادىء التي تعتبر صحيحة بالاجمال ، تقع في ثلاث فئات : الاولى هي المبادىء الاولى الخاصة بالمرفة الهندسية ، والثانية هي المبادىء الاولى الخاصة بالمرفة الخلقية ، والثالثة هي المبادىء الاولى الخاصة بالمرفة المناسبة العلل الاولى للشياء من حيث اصولها ومراتبها المادية التي بها تعرف العلل الاولى للاشياء من حيث اصولها ومراتبها ونائجها ٢٠ .

### انواع المقول ومراتبها

ويجدر بنا انتوقف ههنا لنفحص بثيء من التفصيل عن قضية المقل الهامة ، التي كان الكندي اول من اثارها من المسلمين ، والتي افرد لها الفاراييرسالة خاصة هي «رسالة في المقل » . والرسالة هده حلقة من سلسلة طويلة مسن الابحاث في هسلا الموضوع ، كلها منبثقة من كتساب ارسطوطاليس « في النفس » ، وان كان مصدرها الشكلي انما هو رسالة للاسكندر « في المقل » .

والفاراني في رسالته هذه ، وهي اطول واشمل رسالة من نوعها في العربية ـ يعيز بين سنة انواع من العقول هي :

الاول: المقل الذي ينمت به الجمهور الانسان بأنه عاقـل وفاضل ، وهو الذي يسميه ارسطوطاليس «التمقل» أه ؟ والثاني : المقل الذي يقـول عنه المتكلمون انه يوجب بعض الافعال أو ينفيها ، والذي يقابل جزئيا ما يعرف بيادىء الراى المنترك ؟

والثالث: العقل الذي يصفه ارسطوطاليس في كتاب «البرهان» بأنه القدرة على استيماب مبادىء القياس الأولى، وذلك بمجرد الطبع والفطرة ؟

والرابع: العقل الذي جاء في المتسالة السادسة من كتساب لا الاخلاق » انه ضرب مسن الاعتباد الذي يتم بالتجربة والاختبار، وهذا العقل يعكننا به ان نتوصل ، بشيء من الفطنة الى احكام صائبة في باب الخير والشر ؛ والخامس : العقل الذي ورد ذكره في المقالة الثالثة من كتاب « النفس » ، والذي جعله ارسطوطاليس على اربعة انحاء :

ا ـ عقل بالقوة : وهو « نفس ما ، او جزء من نفس ، او قوة من قوى النفس » تستطيغ ان تجرد من الموجودات ماهيتها لتقترن اخرا بها ، وتغدو عقلا بالفعل .

ب \_ عقل بالفعل: وهو الذي تكتسب فيه المقولات بالفعل (او الصور) نوعا جديدا من الوجود ، لا تنطبق عليه القولات العشر الا جزئيا او مجازيا . وعلى هذا الصعيد فان المقولات بالفعل ، التي هي نفسها العقل بالفعل ، يجوز اعتبارها مادة للعقل بالفعل ، لا مجرد موضوع له . واذا نحن تصورنا كيف يكتسب العقل الفعال العلم بجميم الصور المقولة بالفعل ثم يصبح هو اياها ، نستطيع عنده ان ندرك كيف يكون موضوع ادراكه في هذه الحالة العقل نفسه ٥٠ فيدعى في هذه الرحلة بالعقل المستفاد .

ج ـ عقل مستفاد : وهو بالنسبة الى المرتبة السابقة ، اعنى العقل بالفعل ، بمكان الصورة من المادة ، او كالفاعل الذي ينقل من القوة إلى الفعل ، بالنسبة إلى ما ينتقل من القوة ألى الفعل ، ويختلف عنه كذلك بأن موضوع ادراكه هو المعقول بالفعل وحسب . وفي هذه المرتبة تقع المعولات التي يجردها العقل السابق من المادة ، وكذالله الصور المجردة التي يدركها هذا العقل المستفاد مباشرة ، على النحو الذي يدرك به نفسه التي هي كذلك مجردة ٥٦ . فالعقل المستفاد اللي بلغ اسمى مراتب التجرد عن المادة يجوز أن يعتبر ذروة النشاط الفكري الانساني . على أن هذا النشاط - كما راينا - له مقابل كوني تبلغ فيه المقولات بالفعل ، (التي هي عين العقل المستفاد كما في السابق) اسمى مراتبها . وهذان الجانبان، العقلى والكوني، هما في تفاعل مباشر متبادل ، حتى اننا نستطيع ان نتكلم اما عن الترقي التدريجي على المستوى المقلي، من الاحساس المادي الى الأدراك اللامادي ؛ أو عن الهبوط التدريجي على المستوى الكوني ، من الكائنات المفارقة الى الكائنات المادية.

#### الفصل الاول : ابو تصر الفارابي

وعليه فهناك حركة هبوطية في هذا المالم تنطلق من العقل الستفاد ، مرورا بالعقل بالغمل ، الى قوى النفس الدنيا ، فالى الطبيعة والعناصر الاربعة ، حتى المادة الاولى التي هي ادنى الدرجات في سلم الموجودات في هذا العالم ، والعقل المستفاد ، لما كان بمثابة مجموع المقولات المجردة ، جاز ان يمتبر الحجر الذي يتوج العالم الارضي ، اما الترقي الى ما وراء العقل المستفاد فيقود الى ما وراء دائرة العالم العلوي ، او الى دائرة العالم العلوي ، او الى دائرة الجواهر المغارقة ، وادناها العقل الفقال .

د ـ عقل فعال : وهو « صورة مفارقة لم تكن في مادة ، ولا تكون في مادة اصلا » ٧ . وهو من بعض الوجوه مشابه للعقال المستفاد الله على هو بالدوره عقال بالفعال . وهذا العقل هو الذي ينقل العقل (البشري) من القوة الى الفعل ، ويحول الصور التي هي بالقوة الى صور بالفعل ، تماما كما تتبع الشمس للعابين ان تبصر ، وللون ان شعا ٨ .

السادس: العقل الاول ، ان فعل العقل الغعال ليس متواصلا ولا ثابتا ، وليس مرد ذلك الى فتور في طبيعته ، بل لان المادة التي ينبغي له ان يفعل فيها ، اما ان تكون معدومة ، او غير مستعدة لتلقي الصور الفائضة منه ، لعائق ما . وعليه فهسو يحتاج من اجل هذا الغرض الى امرين : الاول ، موضوع او حامل هيولاني يفعل فيه ؛ والثاني ، انتقاء عوائق تحول دون فعله في هذا الحامل ، وكلاهما خارج عن قدرة المقل الغمال. وهذا يدل ، في راي المؤلف ، على ان هذا العقل بعيد عن ان يكون هو المبدأ الاول لجميع الاشياء ، اذ هو يعتمد في وجوده على البساء الاول المطلق أو الله ، من جهسة ، وعلى الاجرام السماوية في وجود موضوعاته من جهة آخرى ٥٠ .

ثم ان الاجسام السماوية نفسها ، تنتهي في حركتها الى «محرك اول» ، هو الذي يوجد السماء الاولى ، ويوجد كذلك المحرك الثاني ، الذي يحرك بدوره كرة الكواكب الثابتة في فلكها ، وهذان المحركان يستمدان وجودهما من المبدأ الأول لجميع الموجودات الذي « ليس يمكن ان يكون موجود اكمل

#### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

منه » ١٠ . وهذا المبدأ هو الذي ذكره ارسطوطاليس في كتاب اللام من « ما بعد الطبيعة » ، وهو السادس في سلسلة العقول التي ورد ذكرها في اول هذه الرسالة .

### الفضيلة وليدة المرفة

ويجد بنا أن نلاحظ ههنا كيف تمكن الفارابي بنظريته هذه في المرفة من أن يرقى تدريجيا من مفهوم المقل من حيث هو قوة أدراك في الانسان ، المعقل من حيث هو قوة أدراك في الانسان ، المعقل من حيث هو قوة فاعلة تتولى تدبير عالم ما تحت القمر ، وأخسيرا الى مفهومه له باعتبار أنه المبدأ الاسمى لجميع الموجودات ، الذي يعر ف ارسطوطاليس بأنه عقل يعقل ذاته بالفعل ١١ . فالفارابي أذن ينظر الى المقل من ثلاث زوايا : الاولى ، المعرفة الانسانية ؛ والثانية ، النظام الكوني ؛ والثائنة ، ما بعد الطبيعة ، لكن هذه الزوايا الثلاث لا تستنفد نظرته ألى المقل ، بل ينبغي أن نضيف اليها زاوية رابعة ، هي الزاوية الاخلاقيسة والسياسية .

والعقل من هذه الزاوية ، يتمثل اللغاراي كالسبيل المغضي الى السعادة ، وهي التوق الى مرتبة العقل الغمال والتمثل بطبيعته المغارقة ١٢ . ولكي ويتيسر للعرء بلوغ هذه المرتبة ، يترتب عليه القيام بثلاثة انواع من الافعال : اخلاقيسة ها ارادية ، وفكرية ، وبدنية ؛ تقابل ثلاثة انواع من الفضائل : اخلاقيسة هو وعقلية ، وصناعية ١٢ . فالغضيلة العقلية هي كمال القوة المدركة ، وتعنى بعمو فة انواع الكائنات على اختلافها ، حتى تتوصل اخيرا الى معرفة المبدئ الاول لجميع الكائنات ، او الله ١٤ . ولهذه الفضيلة جانب فرعي هو القدرة على تعيين ما هو نافع وخير في اي حال من الاحوال . وعليه فموضوع هذه القوة ، خلافا للقوة السابقة ، هو المنفي والعارض ؛ وكمالها انما هو قدرتها على تعيين الطرق الموصلة الى الخير في الدولة (كما في التشريع السياسي) ، او الى خير الفرد (كما في المناول والصناعات) ، ١٠ .

والفضيلة العملية تهتم بتعيين ما هو خير ونافع ، وتتولى نقلمه الى حيز الغمل . وفي هذا المضمار تنفذ اوامر القوة الحاكمة التي ربما تلكات في بادىء الامر عنها ، لكنها لا تلبث ان تعتاد القيام بذلك . وما دامت بعض الميول والقابليات تتفاوت بتفاوت الناس ، بحيث يتفوق بعضهم في بعض الاعمال ، وبالفضائل التابعة لها ، فيما يبرع البعض الآخر بأعمال اخرى ،

#### القصل الاول ؛ ابو نصر القارابي

اقتضى ان يكونوا ، بحكم الطبيعة والعادة كلتيهما ، اما حاكمين وامسا محكومين 11 .

## النظام العضوي في الدولة

وبداعي هذا التفاوت ، تنشأ في الدولة طبقات اجتماعية مختلفة . وهذا الوضع نوع من الاجتماع اللازم لكفاية حاجات الانسان الاساسية ، التي لا يتاح له تحقيقها الا بمساعدة ابناء جلدته ١٧ . ولما كانت الدولة شبيهة بجسم الانسان ، كانت بحاجة الى حاكم والى جماعة من الوظفين ، تحكي ما في الجسد من قلب رئيس واعضاء رافدة له على التوالي . وهذا الحاكم وينبغي ان يكون متفوقا على سائر اقرائه بالفضائل المقلية والعملية معا . وينبغي له ، الى جانب قوة الوحي ، التي هي هبة مسن الله ، ان يتصف في خمهورية افلاطون لل بالصفات التالية : اللكاء ، قوة الذاكرة ، حدة الذهن ، حب المعرفة ، الاعتدال في الطعام والشراب والتكاح ، حب الصدق ، الشهامة وعزة النفس ، التقشف ، حب العدالة ، الحزم والشجاعة ١٨ . وذلك فضلا عن سلامة الاعضاء وفصاحة اللسان ، ما لم يذكره افلاطون .

### مفاهيم المدالة ومقتضياتها

ر أما تحليل الفارابي لمفهوم العدالة — التي كانت ظاهرة بارزة في الفكر السياسي اليوناني - فيحمل آثارا مما أورده أرسطوطاليس في كتساب « الاخلاق » ، مع أن السمات الفالبة عليه ههنا ، كما في مواضع اخرى ، افلاطونية واضحة . فالآراء التي يدافع عنها ثراسيماخوس وبوليمارخوس في كتاب « المدينة الفاضلة » 11 ، دون أن تنسب اليهما ، في حين أن آراء الفارابي الخاصة تبدو واضحة في كتاب « المفصول » . فالمدالة ههنا تمتبر دالة على توزيع الحاجات بين الناس أو حفظها لهم ، وهي كما يصرح الامن والمال ، والكرامة ، وسائر الممتلكات المادية بوجه عام ٧٠ وهذا المفهوم يستتبع رد الحاجات المسلوبة أو ما يعادلها الى اصحابها . وفرض العقاب الموازي للضرر الحاصل أو المحسارة الواقعة ، بداعي السطو أو المصادرة .

على أن المفهوم الاعم للعدالة يتصل « باستعمال الانسان أفعال الفضيلة في ما بينه وبين غيره ـ أي فضيلة كانت » . وهذا المفهوم يذكرنا بتعريف

#### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

افلاطون للمدالة بانها التناسق بين الوظائف في النفس ، والانسجام بسين الطبقات في الدولة ٧١ . وممارسة هذه الفضيلة لا بد من ان يسبقه توزيع الوظائف في داخل الدولة بسبب تفاوت المؤهلات الطبيعية في الافراد ، وتباين الطبقات التي تتألف منها الدولة .

وهذا المفهوم للمدالة مفارق بطبيعة الحال لما يعرف بد « العدالسة الطبيعية»، في رأي الذين يعتبرون الفزو والاستيلاء غاية الدولة القصوى ٧٢ . والفارابي يعرض لهذا الرأي ، دون أن يرده الى صاحبه فيبرر الحرب أذا كان الفرض منها صد غزو ، أو تأدية خدمة صالحة للدولسة ، لا أن يكون الفرض منها أخضاع البلدان أو أحراز المكاسب .

### المدن الفاضلة والمدن الفاسدة

والغارابي يصنف الدول بحسب مبادىء غائبة يغلب عليها التجريد والإبهام . فالدينة الفاضلة التي قد اشرنا اليها مرارا وتكرارا هي مبدئيا ، مدينة تجري فيها الحياة خيرة سعيدة ، وتنتشر فيها الفضائل على انواعها ، لكن قد تكون هناك دولة لا ينشد اهلها من الإغراض ما يتجاوز حاجات الحياة الضرورية ؟٢ . وفي بعض الدول ربما اكتفى الحاكم وبطانته بطلب المجد والكرامة لانفسهم ، اما عين طريق الفضيلة (كما في المدينة الفاضلة او الارسطقراطية ) ، او اليسار (كما في مدينة النذالة) ، او الاهتمام بالتربية الصالحة (كما في النظام الملكي الورائي) ، او الفتح (كما في مدينة التفلب) . واخيرا قد تذهب بعض الدول الاخرى (المدينة الجماعية) الى ان اللذة هي غابة السدولة القصوى ، بينما ينشد سواها ، مين ذوات النظم المفايرة المختلطة ، اهدافا اخرى متعددة جامعة بين الثروة واللدة والكرامة ٧٠ .

وتتميز هذه الدول ، في هذا العرض التحليلي ، بعضها عن بعض ، وعن سائر الدول الاخرى ، بالغايات القصوى التي تنشدها . ومن الجائز ان ينظر ايضا الى هذه الدول من حيث هي عرضة لان تنحل الى انواع شتى من الانظمة الغاسدة . وفي هذه الحالة يصف الغارابي هذه الانظمة الغاسدة بانها انظمة ه مضادة » ، اضطرب فيها التناسق الاصلي الذي هو السمة المميزة للدولة الغاضلة ، وتنكرت المسعادة الحقيقية التي كانت غايتها القصوى ودليلها المرشد .

ويذكر الفارابي اربعة من انعاط هذه المدن الفاسدة هي : المدينسة الجاهلة ، والمدينة الفاسقة ، والمدينة المبدلة ،والمدينة الضالة ٧١ . فالمدينة

#### الغصل الاول: ابو نصر الفارابي

الجاهلة هي التي لم يعرف اهلها السعادة الحقيقية ولم ينشدوها ، لكنهم خدعوا عنها بالسعادات الزائفة في الحياة : مثل سلامة الإبدان او حب البقاء (كما في مدينة الاغنياء، او كما يدعوها الفارابي : مدينة النذالة) ، او احراز المجد (كما في حكومة الكرامة) ، او الظفر بالغلبة (كما في حكومة الكرامة) ، او الظفر الغلبة (كما في حكومة التفلب والقهر) ، واخيرا اتباع الهوى (كما في الحكومة الجماعية او حال الفوضى) ٧٧ .

وتختلف المدينة الفاسقة عن المدينة الفاضلة بصفة بارزة هي ان اهلها ، مع انهم عرفوا الحقيقة عن الله والحياة الاخرى ، وادركوا طبيعة السعادة الحقيقية ، الا انهم اخفقوا في العيش بحسب هذه الحقيقة ، واما المدينة المبدآلة فهي التي التزمت اولا بالعقائد الصحيحة ، لكنها ما لبثت ان تحولت عنها مع مرور الزمن ، على ان المدينة الضالة لم تحصل لها في وقت مسن الاوقات من معرفة الله والسعادة الحقيقية الا ما هو زائف ، فخضعت من ثم لنبي كاذب ، لجأ الى الخداع والاحتيال في الوصول الى اغراضه .

### مصير النفوس الفاضلة: السعادة

وختاماً لهذا البحث يجدر بنا ان نقول كلمة في ما تلاقيه النفس من سعادة او شقاء في العالم الآخر ، فسعادة الانسان الحقيقية ، كما مر ممنا ، تتم بالحصول على نصيب من طبيعة العقل الفعال المفارقة ، وبعقدار ما يتحلى به من الفضيلة في هذه الحياة ، يكون رجاؤه في الحصول على هذه الحالة من المفارقة التي هي بعثابة السعادة القصوى ، وهذه السعادة التي ستصيبها النفس في الحياة الاخرى لا هي على نسبة واحدة ، ولا هي ذات نوعية واضحة كما يفهم من مضمون فكرة المعاد الدينية . ذلك لان طبيعة كل نفس تتوقف على الجسد الذي كان مقرها المؤقت ، وواضح أن الإجساد تختلف باختلاف امزجتها وتركيب عناصرها ، لذلك كان مصير النفس تابعا لحالة الجسسد الذي اقترنت به في حياتها الارضية ، وكذلك بحظه من السعادة أو الشقاء . الذي اقترنت به في حياتها الارضية ، وكذلك بحظه من السعادة أو الشقاء على أن هذا النصيب من السعادة أو الشقاء يزداد تدريجيا بوفود اجيسال متنابعة من النفوس المائلة على العالم العقلي ٧٨ .

### مصير النفوس الجاهلة: الفناء

وهذا المصير خاص افراديا بالنفوس الفاضلة ، وجماعيا باهل المدينة الفاضلة اما اهل المدن غير الفاضلة ، فلما كانت السمادة التي طلبوها في هذه الحياة كامنة في لذات الجسد الفريزية ، وتعفر عليهم ان يتحردوا من قيود الجسد . فنفوسهم ، لذلك ، لا تزال تنتقل من كيان مادي الى آخر ، وهي ما دامت في جسد انسان ، فان هذا التنقل يستمر بلا نهاية . اما اذا تقمصت جسد حيوان ، فانها لا تزال تنحط تدريجيا الى ان تتلاشى تعاما ٧٩ . مصر النفوس الضالة الشقاء

اما الشقاء في الحياة الاخرى فهو عبارة عما تلاقيه النفوس الضالة من شوق دائم الى اللذات الجمدية . لانها مع كل ما التزمت به نظريا مسن الفضائل ، قد جرفتها الملذات المادية ، وحالت دون ارتفاعها الى مستوى مصيرها العقلي ، ولما كانت اذ ذاك تعيش بلا جسد ، فانها تتحرق ابسدا للحصول على اللذات التي كانت الحواس قد اتاحتها لها عندما كانت متحدة بالجسد ، وهذا التحرق يزداد بازدياد اعداد النفوس المماثلة الضالة الراحلة من هذا العالم ،

ناموس الخلود في نظام الفارابي

أن القاعدة العامة التي يضعها الغارابي هي ان معرفة السعادة الحقيقية ليست الشرط للظفر بالفيطة الابدية فحسب ، بل للبقاء بعد الموت ايضا . ومن هنا كان مصير المدن الاخرى : المدلة منها والضالة ، متوقفا على مدى ادراكها للسعادة الحقيقية . فكل من كان سببا في اشقائها او افسادها عن عمد لا بد من أن يعاني العذاب الابدي ، أما سكان هذه المدن ، فلما كانوا قد عاشوا في نعمة الجهل، فأنهم سيلقون مصير اهل المدن الجاهلة ، أو غير الفاضلة ، وهو الفناء التام ٨٠ .

وبهذا يتبين الحل الذي قدمه الفارابي لمشكلة الخلود . فعلى غرار ارسطوطاليس يقصر الخلود على الجانب العقلي من النفس ، او بكلام ادق ، يجعله تابعا لنصيب النفس من الادراك العقلي . لكنه يخالف ارسطوطاليس ، يجعله تابعا لنصيب النفس من الادراك العقلي . لكنه يخالف ارسطوطاليس ، فلردية لدى خلودها . فارسطوطاليس بنفي هذه الفروق نفيا باتا ، تمشيا مع رايه في بقاء المقلل الفعال وحده ، باعتبار انه المبدأ العقلي العام للجنس البشري بجملته . لكن الفعال وحده ، بنظرا لاقراره الجزئي بتناسخ الارواح ، واعتقاده بتنقلها الدائم عن طريق تعاقب الولادة والموت ، كان رايه في خلود النفس الفردية ومصير النفس طريق تعاقب الولادة والموت ، على ما في ذلك من مخالفة جدرية للمقيدة الاسلامية في ما يتصل بحشر الاجساد ، ويوم القيامة ، وخلود النفس ، عالمة الانت ام جاهلة ، على حد سواء .

# القصتلالشاني

# إبن سينا

## من الفارابي الى ابن سينا

كان الفارابي ، كما راينا ، واضع الصيغة العربية للافلاطونية الجديدة ، واول مفكر كبير في تاريخ هذه الحركة الفلسفية منذ عهد برقلس آخر اعلامها في الغرب . على ان اعظم زعماء هذه الفلسفة في الشرق ، والفيلسوف الذي اقترن اسمه بكامل قضيتها في ما كتبه الوالفون اللاحقون في اوروبا وفي الشرق، هـ و ابو على الحسين بن سينا . ان مكانة ابن سينا الرفيعة في تاريخ الافلاطونية الجديدة عند العرب لا تقوم على الابتكار . ففي سيرته الداتيسة اقرار صريح بانه مدين للفارابي ،اذ كشُّف له في كتابه «اغرَّاض ارسطو في ما بعد الطبيعة » عن خفايا ذلك الكتاب ، وكان قد قراه ، كما يخبرنا ، اربَّعين مرة \_ حتى كاد بحفظه غيبا \_ دون أن يقف على مضمونه ٨١ . ثم أن نظامه الكوني ، ونظريته في النفس ، ونظريته في العقل ، ونظريته في النبوة . . . الخ، مع ما في كل منها من تحسينات على ما يقابلها في تعاليم الفارابي ، تبقى في الآساس صيغا جديدة لموضوعات مشابهة. لكن ابن سينا كان في تاليفه اوضح تعبيرا واكثر تنظيما من سلفه الفارابي ، فكان لاسلوبه السلس فضل كبير في انتشار مؤلفاته بين دارسي الفلسفة ومؤرخي الفكر وسواهم . وجدير بالذكر ان الفارابي ، على مكانته الرفيعة في المنطق والفلسفة ، لم يكن له العديد من الاتباع والشارحين ، في حين ان الكثيرين من مشاهير المؤلَّفين في القرن الثاني عشر والثالث عشر ، نَظير المؤرخ للملل والنحل الشهرستاني (ت ١١٥٣) ، والمتكلم فخر الدين الرازي (ت ١٢٠٩) ، والعسالم الموسوعي نصير الدين الطوسي (١٢٧٣) . اقبلوا على مؤلفات ابن سينا يشرحونها ويعلقون عليها . وكذلك حتى في اوروبا ، عنسدما أتجه اهتمام الدارسين الى مسلهب ميخائيل سكوت ، وهرمسان الجرمانى ، وهسبانوس ، وغوندسسالينوس \_ كانت مؤلفات ابن سينا اولا وبعدها آثار ابن رشد ، اول شروح عربيسة

### الباب الرابع: تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

لارسطو نقلت الى اللاتينية AT . ثم ان الحملة على الافلاطونية الجديدة في شكلها العربي التي بلغت ذروتها في حملة الغزالي العروفة في كتاب «التهافت»، انما كانت موجهة على الاخص ضد ابن سينا ، الذي كان اسمه قد اقترن ضمنا بلك المذهب الفلسفي AT .

## نشاة ابن سينا وتحصيله

نحن نعرف عن حياة ابن سينا ومؤلفاته اكثر مما نعرف عسن اي فيلسوف آخر ، معن تقدم ذكرهم ، وذلك يعود بالدرجة الاولى الى انه لجأ التعريف عن نفسه الى اسلوب غير مألوف (بل ربما كان في نظر المؤلفين المسلمين مستهجنا) فوضع ترجمة ذاتية مفصلة بعض الشيء ، املاها على المسلمين مستهجنا) فوضع ترجمة ذاتية مفصلة بعض الشيء ، املاها على كانت ولادته في قرية افشنة التي لا تبعد كثيرا عن مدينة بخارى ، في ما وراء النهر ، في شمالي ابران ، حيث كان والده ، وهو رجل كان على شيء مسن الثقافة ، قد اقام مع اسرته ، على ان الاسرة لم تلبث ان انتقلت الى بخارى الثقافة ، قد اقام مع اسرته ، على ان الاسرة لم تلبث ان انتقلت الى بخارى الناتلي ، واسماعيل الزاهد ، ويشير ملمحا الى الاتصال ببقتال يبدو انب الناتلي ، واسماعيل الزاهد ، ويشير ملمحا الى الاتصال ببقتال يبدو انب حقق الحساب الهندي ، وكذلك بداع اسماعيلي كان كثير التردد على والده ، حلى اللي كان قد قبل الدعوة الاسماعيلية ، ويبدو ان اهتمام ابن سينا بالفلسفة قد نشأ من اصغائه الى ما كان يدور بينهما من الحديث ، لكن دراسته المنظمة قد والفلسفة والطب بدات بعد ذلك بفترة من الزمن .

# نبوغه الباكر وتحصيله على نفسه

ومن الجدير بالذكر ، ان ابن سينا يشير الى تحصيله الغكري الستقل دون تحفظ يدكر . فقد ذكر انه عندما بلغ العاشرة كان قد حفظ القرآن ، وانه واتى على جانب كبير من الادب « حتى كان يقضى منه العجب » ٨٠ . وانه لم يعض ردح من الزمن حتى اصبح الستاذه الناتلي عاجزا عن مجاراته في علم المنطق . وعندها اضطر الى ان يعتمد على مطالعاته الخاصة . ثم انسه تحول من درس المنطق الى تحصيل العلم الطبيعي ، ثم الى ما بعد الطبيعة ، حتى انتهى الى علم الطب ، وذلك كله بالاعتماد على نفسه . وبلغ في الطب منزلة اهلته ، وهو بعد في السادسة عشرة من عمره ، لان يكون مرشدا لعدد

من كبار الاطباء . وما بلغ الثامنة عشرة حتى كان قد اتقن المنطق والطبيعيات والرياضيات ، ولم يبق عليه الا تحصيل ما بعد الطبيعة . ويذكر انه قرا كتاب ارسطو في ما بعد الطبيعة اربعين مرة ، لكنه لم يقف على اغراض مؤلفه الا بعد ان وقع صدفة على كتاب للغارابي في « اغراض ارسطو في ما بعد الطبيعة وعندها انكشفت له مقاصد ارسطوطاليس في هذا العلم لتوه ، كماراينا .

### اشتفاله بالطب والسياسة

ولقد طرا على سيرته تحول مفاجىء نتيجة اتصاله بنوح بن منصور سلطان بخارى الساماني ، وكان السلطان يعاني من داء عضال ، وهـا الاتصال فتح امامه الطريق الى عدد من الامراء والوزراء اتخلوه طبيبا خاصا و مشيرا سياسيا ؛ الا ان اتصاله بمثل هؤلاء النبلاء كان قصير المدى ، فقد انتقل من بلاط السلطان الساماني الى بلاط البوبهيين — من مدينة بخارى ؛ الى الري ؛ فالى همدان — متجانيا عن الاقامة في مكان واحد ، اما لمجرد كراهية الاستقرار ، او لخوفه من الاضطهاد من جراء ميوله الاسعاعيلية ١٦ . ففي الفترة التي اتصل فيها بالامراء البوبهيين الماصرين — من مجد المدولة ، الى شمس المدولة ، فعلاء الدولة — لم يخطئه نصيبه من المشقات والمن ، فقد كان مصيره في اكثر الاحيان معلقا على مزاج اسياده ، او على سوء حالتهم الصحية ، واحيانا على رحابة صدر جنودهم ، لكن صحت انهارت اخيرا بداعي اسرافه في الملاذ البدنية ولا سيما شهوة الوقاع . واصيب ابن سينا بالقولنج، لكن اعظم اطباء المصر، اخفق في معالجة نفسهمنه بعد محاولات بائسة ، فكانت وفاته سنة ١٩٠٧ وله من العمر ثمانية وخمسون عاما .

# مكانته الفكرية واهم مؤلفاته

كان التاج ابن سينا ، والحق يقال ، ضخما جدا . ومؤلفاته تفوق بشمولها كل ما انتجه اي من المؤلفين الذين سبقوه في الفلسفة ، من امثال الكندي والرازي . وفضلا عن ذلك ، فقد امتاز على جميع من تقدمه مسن هؤلاء ـ حتى الفارابي الشهير ـ بسلاسة اسلوبه وتقمي المسائل التي كان سابقوه قد مروا بها ـ في الفالب ـ مرورا سريعا . فسلاسة اسلوبه ودقة ابحائه تعللان كيف تهيا له في وقت قصير ان يحل محل الفارابي ، وهسو مملمه الذي اعترف له بالفضل ؛ وسرعان ما اصبح حامل لواء الافلاطونية

الاسلامية الجديدة التي كان الفارابي بالفعل مؤسسها ، كما مر معنا . ولابن سينا فضل كبير في تطوير التعبير الفلسفي وترقيته ، سواء في العربية التي وضع بها اكثر مؤلَّفاته ، او في الفارسية آلتي الف بها كتاب ﴿ دانشنامه ﴾ - وهو اول كتاب فلسفى كتب باللفة الفارسية اللاحقة لظهور الاسلام ٨٧ . ومع أن الاقبال على دراسة الفلسفة في الشرق، اخد يتضاءل في القرن الحادي عشر والثاني عشر ، فان الاهتمام بعوَّلفات ابن سينا لم ينقطع قط ، حتى في الوقت الذي اصبح فيه اسم الكندي والفارابي ، او كاد يصبح ، نسبا منسيا، يشهد على ذلك التراث المخطوط نفسه ، فالمحفوظ في مكاتبنا من مؤلفات الكندى مخطوط واحد في مكتبة استنبول ٨٨ . اما مؤلفات الفارابي فلدينا منها عدد قليل غير متكامل . اما مؤلفات ابن سينا فقد حفظ لنا منها عشرات من المجموعات تكاد تكون تامة . وقد وضع العالم الدومينيكاني،الاب ج.س. قنواتي كشفا بمؤلفات ابن سينا يبلغ الـ ٢٧٦ مؤلفا بين مطبوع ومخطوط ٨١ . ان الكتاب الرئيسي الذي وضَّعه ابن سينا في الفلسفة هو « كتساب الشفاء » ، وهو بمثابة موسوعة للعلوم الاسلامية ــ اليونانية في القرن الحادي عشر ، اذ يضم جميع العلوم من المنطق حتى الرياضيات . وظنا منه ـــ ولَّا شك ــ بأن دارس الفلسفة في زمنه ، الذي اعتاد قراءة التلاخيص ــ وربما آثر تلخيصات التلاخيص ــ لم يعد يجد الوقت لمطالعة الشروح المطولة ، عمد هو نفسه الى وضع تلخيص لكتابه الموسوعي سماه « كتاب النجاة » ، كان اقبال القراء عليه أشد منهم على « كتاب الشفاء » . ثم ان كتابه الرئيسي الثاني هو لا كتاب الاشارات والتنبيهات ، وهو من مؤلفاته المتاخرة ، وحصيلة جانب او فر استقلالا من جوانب تطوره الفكري . وينبغى لنا ان نذكر له ، بعد هذا الكتاب ؛ رسالة في ﴿ الحدود » شبيهة برسالة الكندي الشياء ، ومنسوجة مثلها على منوال مقالة ارسطوطاليس الخامسة (الدال) من كتاب « ما بعد الطبيعة » . وله كذلك رسالة في «اقسام العلوم النظرية » شبيهة بكتاب الفارابي في « احصاء العلوم » الا أنها دونه احاطة . ثم هنالك عدد من الرسائل في موضوعات نفسية ودينية واخروية ، تلقي ضوءا على بعض جوانب تفكيزه الواردة في « الشفاء » و « الإشارات » دون أن تضيف شيئًا كثيرا الى مادتهما . ولا بد اخيرا من الاشارة الى عدد من رسائله الصوفية ٩٠ التبي تكشف لنا ، كما يكشف كتباب « الاشارات » المذكور اعلاه ، عن تقدم وأضح في اتجاه ما سماه ابن سينا بـ « الفلسفــة المشرقية » أو « فلسفة الاشراق » . ويذكر مدون سيرته أنه وضع كتابا

كاملا في هذا الموضوع ٩١ ، ولعله كتاب « الغلسفة المشرقية » هذا ، وبه نختم جدول مؤلفاته ١٢ ، اذ لا يعنينا ههنا التطرق الى ما وضعه من كتب كثيرة في الطب واللفة والفلك .

# تأثر ابن سينا بالاخوان والفارابي

ان العاملين الرئيسيين اللذين اثرا في تكوّن ابن سينا الفكري ـ الى جانب مؤلفات ارسطوطاليس وشروحها اليونانية ـ هما : رسائل اخوان الصفاء ، ومؤلفات الفارابي . فهو على ميله في ترجمته الذاتية الى ابراز تحصيله الشخصي والسكوت عن فضل اساتذته ، والى التنصل من الملهب الإسماعيلي ، فانه يذكر ، مع ذلك ، ان اول عهده بالفلسفة كان اصفاؤه الى المحادثات التي كانت تجري بين ابيه او اخيه من جهة ، وبين زوارهما من دعاة الاسماعيلية ، كما اشرنا سابقا ، ومن الاهمية بمكان ان نشير ههنا الى ما ذكره البيهقي ، مؤرخ القرن الثاني عشر ، عن ابن سينا من انه جرى على عسادة والده في مزاولة « رسائل » اخوان الصفاء ٢٢ .

وقد مر معنا اعترافه الصريح بغضل الغارايي الذي سهل عليه الوقوف على اغراض ارسطوطاليس في كتاب « ما بعد الطبيعة » بل ان احد مشاهير الوّرخين المتاخرين الحاجي خليفة (ت ١٦٥٧) يذكر ان كتاب ابن سينا الرئيسي في الغلسفة ، وهو كتاب «الشفاء» ، قد وضع على غرار كتاب مشابه الغارايي لم يصلنا ، دعاه « التعليم الثاني » ، ٩٠ . على ان درن ابن سينا للغارايي لا يقتصر على هذه الدلالات الخارجية ، بل ان جل موضوعاته الرئيسية في ما بعد الطبيعة ، وفي حقل الكونيات ، واردة ضمنا في مؤلفات الفارايي . وقلما تجاوز مجهوده الخاص اتقان التصنيف والتنسيق ، مثال ذلك ان ما اورده في تقسيم العلوم لا يزيد شيئا يذكر عما وضمه الغارايي في « احصاء العلوم » .

### الثنائية في تاليفه

يثير ابن سينا في مقدمة كتاب « الشفاء » الذي يستعرض فيه العلوم اليونانية والعربية إشكالا منهجيا بالغ الاهمية . فهو يذكر انه يهدف من هذا الكتاب الى اثبات خلاصة العلوم الفلسفية التي خلفها القدماء دون ان يترك منها ما هو جدير بالذكر . على انه اذ كان غرضه فيه مجرد العرض ، فقد تعمد التنبيه الى ان من اراد الوقوف على آرائه الخاصة فلن يجدها في هذا الكتاب ، بل عليه ان بلتمسها في كتابه « الفلسفة المشرقية » . وليس من

السهل التثبت من أن أبن سينا أكمل هذا الكتاب . فالمخطوطات التي وصلت الينا من كتاب له بعنوان « الفلسفة المشرقية » لا تثبت وجود الثنائية المزعومة في تفكيه ه . على أنه في كتاب آخر ، يعالج فيه الجانب المنطقي في الفلسفة المشرقية ، يعود فيؤكد هذه الظاهرة الثنائية في تفكيه . فقد بدا له ، في ما يدعوه الى الخروج عن نهج المشائين في المؤلفات التي وضعها للعامة مسن ما يدعوه الى الخروج عن نهج المشائين في المؤلفات التي وضعها للعامة مسن للذلك تقديمها على أية فلسفة أخرى . لكنه بعد أن الف كتاب « الشفاء » ، للذلك تقديمها على أية فلسفة أخرى . لكنه بعد أن ألف كتاب « الشفاء » ، وضع له « اللواحق » التفسيرية بالروح نفسها ؛ وبعد أن عمد ألى تصحيح بعض هفوات المشائين ، وجد نفسه مضطرا الى وضع كتاب آخر يودعه « أصول العلم الحق » الذي لا يجرز أن يكشف عنه إلا « لنا ولن هم مثلنا ، من حيث أدراكهم وحبهم للحق » ١٩ .

ودون ان نطيل الكلام في هذه القضية التي اختلفت حولها الآراء ، نذكر البينات الداخلية والخارجية تتعارض ، على ما يبدو ، مسع القول بثنائية تفكير ابن سينا ، اولا ، لان هذه المغارقة للهب المبائين كما تستشف من كتاب « منطق المشرقيين » او « الحكمة المشرقية » او كتاب « الاشارات والتنبيهات » ــ وهو من اواخر مؤلفاته ، والمفترض أنه من انضجها ــ لا تعدو في اكثر الاحيان ، كونها مغارقة شكلية او لفظية لا غير ، وثانيا ، لان تلاميذه واخلافه ، كابن المرزبان والشهرستاني والطوسي ، يرسمون لفلسفته صورة واحدة هي الفلسفة الافلاطونية الجديدة مطابقة للنمط الاسلامي المعروف ، بل ان اعنف ناقديه ، وبينهم الغزالي وابن رشد ، ممن لا يشك في صحة مردهم لارائه ، لا يشيرون مطلقا الى هذه الثنائية المزعومة .

## النزعة الاشراقية

ان ظاهرة الاطراد والانسجام في تفكير ابن سينا تبرز للعبان في نرعت الامراقية التي تمثل لمسته الاخيرة على الافلاطونية الجديدة المتعارفة والتي اتخلها ملهبا خاصا . ولقد بنى ابن سينا ، كما فعل الفارابي ، على ركائز ارسطوطالية وبطليموسية ، نظاما كونيا افلاطونيا جديدا ، ضمته مراحل الصدور تضمينا كاملا . ومع ان السلم اللي وضعه للكائنات ، مشابه في الاساس لسلم الفارابي ، الا انه جاء اتم منه وجاءت المؤلفات التي بسطه فيها اونى واشمل . فإذا اتخذا انه بداه اونى واشمل . فإذا اتخذا انه بداه

بخلاصة لعلم المنطق ، اختلطت فيها العناصر الارسطوطالية بالافلاطونيسة الجديدة والرواقية اختلاطا كبيرا . وبعد تمهيد موجز ، يقسم فيه موضوع المنطق عموما الى ما هو موضوع التصور ، وما هو موضوع التصديق ، ياخذ في شرح الفاظ فر فوريوس الخمسة الواردة في كتاب «ايساغوجي» ، ثم يعمد الى تصنيف القضايا بحسب النمط التقليدي . ويشرع بعد ذلك في شرح مطول لجهات القضايا متطرقا الى اراء ثيو فراسطس و المسطيوس والاسكندر، ثم ياخذ في تقييمها .

# مقتضيات البرهان

يتطر قابن سينا ، بعد هذا البحث التمهيدي ، الى الحدث عن البرهان والقياس بوجه عام . وعنده ان امكانية اي برهان تتوقف على وجود مبادىء لا تفتقر الى برهان ، بل تدرك بلا واسطة . مشل المحسوسات والمواترات والمقبولات والدائمات ، والآراء المتفق عليها بانها محتملة او مرجحة ، واخيرا مبادىء المرفة الاولية التي يرتكز عليها كل دليل، وهي من المسلمات البديهية والحدسية ١٧ .

ويعر"ف البرهان ، بانه قياس مؤلف من يقينيات تنتج عنها نتائج يقينية. وأما البرهان المطلق فهو برهان الاين وبرهان اللم اي الوجود وعلة الوجود ١٨ . فالوجود في الاول ، والسبب في الثاني ، يقومان مقام المبادىء المتوسطة الموسلة الى البرهان ١٦ .

وكل دليل ، في رايه ، يفتقر الى ثلاثة عناصر اساسية هي الموضوعات والمقدمات والمسائل . فالموضوعات هي الامور المسلمة في كل علم من العلوم، وتطلب اعراضها الذاتية في ذلك العلم ، كالعدد المحساب ، والجسم للعلم الطبيعي ، والموجود لما بعد الطبيعة . والمقدمات هي احكام يقوم على اساسها الدليل . والمسائل هي القضايا او الشكوك التي يطلب حلها في علم ما .

والبرهان ، فضلا عن هذه العناصر ، يستلزم ... كما قلنا ... بعض المبادىء الاولية التي يقتضي معرفتها قبل مباشرة عملية البرهنة ذاتها . وهذه المبادىء تشمل الحدود والاوضاع والبديهيات . فالاوضاع او (الفرضيات) هي قضايا غير بينة بنفسها ، وهي اما ان تكون مستمدة من علوم اخرى جرى فيها اثبات صحتها ، او ان تكون مما تثبت صحته في سياق البرهان نفسه نفسا . ١٠ ما البديهيات (المقدمات) ، فهي قضايا بينة بنفسها ، فمنها عامة كفولنا ان كل حكم اما موجب واما منفي ، ومنها خاصة بعلم ما ، كقولنا ان المتدارين المساويين لمقدار واحد هما متساويان .

# مقتضيات الحد والتعريف

ثم يتطرق أبن سينا الى الحدود (التماريف) ، فيلهب الى انها احكام لا يستغنى عنها في اقاصة البرهان ؛ وصعع ذلك ، لا يمكن ان يتوصل لا يستغنى عنها في اقاصة البرهان ؛ وصعع ذلك ، لا يمكن ان يتوصل اليها لا بالبرهان ، ولا بالقسمة . ذلك لان كل برهان يستلزم حدا اوسط فاذا كان مستمدا من تعريف ، فاما ان يفتقر الى برهان يحتاج بدوره الى حد اوسط ، وهذا الحد الى حد اوسط آخر . . . وهكذا الى ما لا نهاية له ؛ او ان يكون مدركا ادراكا مباشرا . فاذا كان مستمدا من رسم او استقراء ، لزم على ذلك ان الخاصة العرضية التي يدور عليها الرسم او الاستقراء هي اشد مساسا بالبرهان من الخواص الذاتية التي يعتمدها التعريف ، وهو شخلف .

كذلك لا يستطاع التوصل الى التعريف بالقسمة ، لان الخواص الحاصلة عن القسمة، اما ان تكون من الامور المسلمة، فهي في هذه الحالة غير ناجمة ، بطبيعة الحال، عن القسمة، او ان تكون متساوية في الوضوح، وعندها لا توضح المرف قط . وهذا يغضي بنا الى ان التعريف ينجم عن وضع المراد تعريفه تحت جنسه الخاص ، وتعيين فصوله الخاصة له ، وبالجمسع بين هدين الامرين في اللهن يحصل التعريف ١٠٢ .

# انواع الفالطات

وفي ختام هذا البحث في المنطق عرض مجمل للمغالطات؛ على غرار ما كان مالو فا في مثل هذه الابحث الإسلامية ، والمغالطات ؛ في ما يدكر ابن سينا ؛ اما في اللفظ او في المعنى وهي اما أن ترد متعمدة أو غير متعمدة · فالمغالطات اللفظية قد تكون ناتجة عن التباس في التعبير ، أو خطا في التركيب ، أو أي خطا آخر قد يعرض في الالفاظ التي تتركب منها القضية ، وأما المفالطات في المنى نقد تنجم عن الدور أو المصادرة أو اخذ ما ليس بعلة علة أو جمع المسائل في مسألة ، الغ ١٠٢ .

# موضوع العلم الطبيعي

يبدا ابن سينا كلامه عن الطبيعة بالنظر في موضوع العلم الطبيعي ، وهو كما يقول ، « الاجسام الموجودة بما هي واقعة في التغير » ١٠٤ . ومع أن وجود هذه الاجسام ، التي هي موضوع هذأ العلم ، من الامور المسلمسة في العلسم

الطبيعي ، فان اثبات المبادىء التي يقوم عليها هذا العلم هو مسن شأن علسم ارقى منه هو علم ما بعد الطبيعة ، او « العلم الكلي » . وهذه المبادىء تستمد منه كحقائق بديهية . اذ ليس ينبغي لكل علم من العلوم الخاصة أن يبرهسن المسلمات أو المقدمات التي يقوم عليها هذا العلم .

# مقومات الاجسام الطبيعية

ومن هذه المبادىء او المقدمات ، التي يذكرها ابن سينسا ، القسول ان الاجسام الطبيعية مركبة من مادة وصورة ، وانها من حيث هي مادة ، فهي قابلة للامتداد المكاني ؛ ومن حيث هي صورة ، فهي قابلـــة لبعض الخــواص الجوهرية أو المرضية . يضاف الى هذين المبداين الطبيعيين مبدأ ثالث غير طبيعي هو العقل الفعال ، وهو علة تكوانها من مادة وصورة . ومع ان البحث في هذا البدأ بحد ذاته ليس من شأن العلم الطبيعي ، فلا بد من القول ههنا أنه يساعد على استبقاء الكمالات الاولى والثواني في الكائنات الطبيعية ، وذلك عن طريق ما لها من القوى الطبيعية الاولى ، التي تولد بدورها القسوى الثانوية في الكائنات. فالافعال التي تصدر عن الاجسام، هي من جملة الكمالات الثانوية التي تنبئق عن هذه القوى ؛ وهذه القوى ثلاثة انواع : الاول قوى طبيعية تحفظ الاجسام وكل ما يتفرع منها في حالتها الطبيعية من حركة وسكون ضرورة؛ والثاني، قوى نفسية (أو حيوية) تحفظ هذه الاجسام بواسطة اعضاء حيونة تعمل أحيانا بطريقة اختيارية ، واحيانا اخسري ، بطريقة اضطرارية . شأن النفس في وظيفتها النباتية ، أو الحيوانية ، أو الناطقـة ؛ والثالث القوى (أو النفوس) الفلكية ١٠٥ التي تعين حركات الكواكب الارادية و فقا لسنة ثابتة .

وتنقسم صور الاجسام الطبيعية كذلك الى صور لا تفارق الاجسام ، واخرى تفارقها ، والقسم الثاني تتعاقب فيه الصور على المادة ، فينشا من هسلما التعاقب با ظاهرة التكون والفساد في الكائسات الطبيعية . وهدا التعاقب يفترض ، الى جانب توالي الصور على المادة التي تتقبل الصورة ، وجود عامل ثالث هو العدم ، وهو شرط لازم من شروط الكون والفساد ، وان كان شرطا بالعرض . وهكذا ، فحدوث حالة ما (ا) ممكن نقط متى كان هناك عدم مقابل له (ا) ، وهذا يعني ضمنا ، على ما يرى المؤلف ، ان الاحداث تجري بحسب سياق منطقي ثابت ، وانها رهن « بترتيب حكمي » لا مجال فيه للاحداث الطارئة او الصدفة العابرة ١٠١ .

ويقف ابن سينا من مسالة قابلية المادة للتجزئة موقفا معارضا ينفي به صراحة الملهب اللري ، ولا فرق عنده ، في هسلا البساب ، بسين داي ديمقريطس في الاجزاء المنشابية . وراي انكساغوراس في الاجزاء المتشابية المصدة (Homeomera المرات البسات هذا الملهب في شكليه هذين ممتنع منطقيا . ذلك لان الاجسام اذا افترض انها تتالف ، بناء على الملهب الاول ، من اجزاء غير قابلة للقسمة ، فان مثل هذه الاجزاء ، اما ان تكون معاسة لاجزاء اخرى مجاورة لها ، وفي هذه الحالة لا تكون غير منقسمة ، او ان تكون معاسة على سبيل الاختراق او التداخل ، وفي هذه الحالة يمتنع ان ينشأ منها مقدار او جسم ، ١٠٧ وبناء على الملهب الثاني تبيت الحركة ممتنعة .

# لواحق الاجسام الطبيعية

في القالة الثانية من العلم الطبيعي ، يعالج ابن سينا لواحق الاجسام وهي : الحركة والسكون ، والزمان والكان والخلاء ، والتناهي ، والتماس والالتحام ، والاتصال والتتالي ، على ان معالجته لهذه الامسور لا تنطوي على الكثير من الابتكار ، وانها هي مجرد عرض لهذه المفاهيم يجسري فيه على النهج الارسطوطالي .

نهو يعرف الحركة بانها « فعل وكمال اول للشيء الذي بالقوة ، من جهة المنى الذي هو له بالقوة » من جهة المنى الذي هو له بالقوة » ١٠٨ وعليه فالحركة تفترض وجود حامل ما قابل للتحول المطرد من القوة الى الفعل ، يمكن اسناده الى جميع المقولات باستثناء مقولة الجوهر . ذلك لان « كون الجواهر وفسادها ليس بحركة ، بل هو امر يكون دفعة واحدة » ١٠٩ .

ومع ذلك فالحركة ليست صفة خاصة من صفات الجسم ، لذا كانست تستدعي وجود سبب لها خارج عن الجسم القابل للحركة . فالحركة عندما تكون ملازمة للجسم يقال عنه انه متحرك بذاته ، والا كانت حركته ناجمة عن محرك خارجي . وعندما يكون متحركا بذاته ، فان حركته اما ان تكون متقطعة فتوصف بانها ارادية ، او ان تكون متواصلة فتوصف بانها طبيعية . وكذلك الحركة الطبيعية نوعان : فهي آما ارادية او قسرية . والسبب الاقصى للحركة النانية هو الطبيعية ، وللحركة الاولى هو النفس الفلكية ١١٠ .

### انواع الحركات

لكن وراء الطبيعة والنفس السماوية كلتيهما مبدأ أول لكل حركة في

الكون هو الحركة الازلية المستديرة الخاصة بالفلك الاقصى . ومشل هسفه الحركة ، لما كانت بغير نهاية ، وجب ان تكون واحدة بالعدد ، ومستديرة . اذ ان الحركة المستقيمة التي من طبيعتها ان تنكفىء او ان يعقبها سكون ، يمتنع ان تكون بغير نهاية .

ويصف ابن سينا هذه الحركة الاولى بانها « ابداعية » ، بخلاف انواع الحركات الاخرى في عالم الكون والفساد ، التي هي « لا ابداعية » . والقوة التي تولد هذه الحركة الابداعية يقتضي ان تكون بلا نهاية ، والا امتنع ان يكون فعلها ازليا ، ووجب ان تكون مفارقة للمادة والا لم تكن بلا نهاية . ولكنها لما كانت مفارقة للمادة ، كان لا بد من ان تفعل عن طريق قوة مقارنة للمادة هي النفس ذات قابلية طبيعية لتلقي الفعل المفارق .

## عالم انكون والفساد

وقبل ان يبحث ابن سينا في طبيعة هذه القوة المفارقة ، التي تفعل في الاجسام السماوية ، وكذلك في عالم الكون والفساد بتوسسط النفوس الفلكية، يتطرق الى البحث في موجودات ذلك العالم التي تؤلف الموضوع الخاص بعلم الطبيعة .

ان « الاجسام الكائنة الفاسدة » تنجم ، كما يقول ، عن تركيب عنصرين او اكثر من المناصر الاربعة ، التي تتباين بفعل الطبائع الاربع المتضادة ، وهي الحرارة والبرودة واليبوسة والرطوبة ، فاثنتان من هذه الطبائع فاعلتان ، واثنتان من هذه الطبائع فاعلتان ، واثنتان منفعلتان ، ولكي يكون الجسم قابسلا التماسك من جهسة ، وقابسلا للنحلال من جهة ثانية ، ينبغي أن يكون مركبا على الاقسل ب من طبيعسة فاعلة وطبيعة منفعلة ، ومن الاراء الستي تدور حول تعيين ماهية هذه الطبائع يختار ابن سينا الراي القائل انها كيفيات ملازمة لصور جواهر الإجسام وليست صفات مميزة لافرادها . ذلك لان هذه الكيفيات أو آثارها تتجلىدائها بطبيعتها في هذه الاجسام ، اما بصورة حرارة أو برودة ، رطوبة أو يبوسة ، وحركة أو سكون ، ولا يشل عن هذه القاعدة العامة الا الاجرام السماويسة التي هي غير مركبة ، وبالتالي غير قابلة للكون أو الفساد ، أو لاية حركة طبيعية من حركات العناصر ١١١ ، أذ أن تحركها الوحيسد هو الحركسة « الابداعية » المستديرة التي مر ذكرها .

#### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

### عالم الافلاك

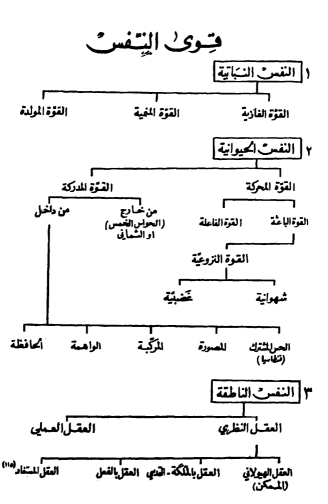
تبدا الاجسام السماوية بكرة القمر ، والذي بميزها فضلا عن بساطة تركيبها واستدارة حركتها ، انها لا خفيفة ولا ثقيلة ، ولا هي قابلة لايسة طبيعة من الطبائع المتضادة ، وهي ، الى ذلك ، ذات نفوس ، اي انها كائنات حيسة ١١٢ .

ويتجلى الغمل الابداعي لهذه الاجسام السماوية بطرق مختلفة . فهي اولا ، مع انها غير فاعلة لاي من الطبائع التضادة الاربع ، الا أن باستطاعتها ان تحدث مثل هذه الطبائع في الموجودات المادية ؛ كما نرى من تبريد الافيون ، وتسخين بعض النباتات . . . الخ ١١٢ . وباستطاعتها ، فضلا عن ذلك ، ان تحدث آثارا علوية عن طريق فعلها في العناصر في عالم ما تحت القمر بأن تولد ظاهرة الحياة في هذه المناصر متى تركبت بالنسبة المطلوبة . وظواهر الحياة التي تعيز ادنى انواع النبات عن الجمادهي قوى التفذية والتنمية والتوليد . وكلما ارتفعت تلك النسبة ، ازداد استعداد الكائن المركب لقبول ما هو ارقى من اشكال الحياة ، وهكذا فان حياة الحيوان والانسان تنشأ بفضل فاعلية هذه الاجسام الفلكية ، لكن النفس ، من حيث هي مبدأ الحياة ، تفيض عسن ادنى « المقول المفارقة » أي المقل الفمال، وهو الفاعل الاصيل للكون والفساد في عالم ما تحت القمر ، و « واهب الصور » فيه ١١٤ .

### النفس

ان التعريف العام للنفس هو انها « كمال اول لجسم طبيعي آلسي » ، اما من حيث اما من حيث ما يتولد وينمو ويغتلي ( شأن النفس النباتية ) ، واما من حيث ما يدرك الجزئيات ويتحرك بالارادة ( شأن النفس الجيوانية ) ، او من حيث ما يدرك الكليات ويغمل بالاختيار الفكري ( شأن النفس الانسانية ) .

ومع أن النفس وحدة ، الا أن لها عددا من القسوى في كل مرتبسة مسن مراتبها الثلاث ، كما يتبين من الرسم البياني السذي يلي هسذا الكسلام . والملاحظ من هذا الرسم ، أن الفرض الذي ينشده ابن سينا في موضوع المنفس الخالص ، لان جانبا كبسيرا من هذه النظرية يتصل بصورة مباشرة بقضايا المرفة ، وينتهي من وراء ذلك الى علم الكونيات وما بعد الطبيعة ، وهذه الظاهرة ، كما اشرنا في ما يتصل بالفارابي ، أنما هي جانب من الدور المركب الذي تنبطه الافلاطونية الجديدة العربية بالنفس بصورة عامة ، وبالمقل بصورة خاصة .



### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

واذا نحن اخذنا بعين الاعتبار جانب المرفة في هذه النظرية ، بدا لنا

فورا كيف يجيء العقل في قعة القوى النفسية ، التي تبدأ بالوظائف النباتية وترقفع تدريجيا من القوه الحسية الى التخيلة والحافظة ، الى ان تنتهي الى العاقلة الناطقة ، وقد ادخل ابن سينا بعض التعديل على نظرية ارسطوطاليس في الاحساس ، فميز في حاسة اللمس بين اربع من القوى الفرعية تقابل الاحساسات الاربعة بالحار والبارد ، والرطب والجاف ، والصلب واللين ، والخشن والاملس ، وقد لمح اليها ارسطوطاليس لكنه لم يبرزها في بحثه ١١١ ومن تعديلاته اظهار الترابط بين الحس المشترك والقسوة المتخيلة ومن تعديلاته اظهار الترابط بين الحس المشترك والقسوة المتخيلة الحيوان من ان يميز غريزيا بين ما هو مرغوب فيه ، وما هو مهروب منه ١١٧ الحيوان من ان يميز غريزيا بين ما هو مرغوب فيه ، وما هو مهروب منه ١١٧ .

المتخيلة التي فيها تحفظ صور المحسوسات المادية العادية .

### مراتب القوى العاقلة

وعندما ننتهي الى القوة الناطقة نجدها ذات شعبتين اساسيتين: الاولى عملية والثانية نظرية . فالشعبة العملية هي مصدر الحركة والفعل في الاعمال التي تتم بروية ، وهي ذات صلة بالقوة النزوعية والقوة المتخيلة \_ الواهمة ، وبداتها . فهي في الحالتين الاوليين تعمل بالاشتراك مع تلك القوى، في مباشرة العمل والاسراع به ، او توجيهه و تنسيقه ، كما في الفنون والصناعات الانسانية . والاسراع به ، او توجيهه و تنسيقه ، كما في الفنون والصناعات الانسانية . وهي في الحالة الثالثة تبعث بمشاركة العقل النظري القواعد الاخلاقيسة العامة ، وتغرض على القوى الجسدية الاعتدال ، بحيث تؤمن انسجامها مع متطلبات الغضيلة ١١٨ .

### المقل بالقوة والمقل بالفعل

اما موضوع القوة النظرية فهو الصور الكلية . وهذه امسا ان تكسون موجودة بالفمل في حالة مفارقة ، واما ان تجرد من عوارضها المادية بقوة العقل داته . وفي الحالة الاولى تكون معقولة بالفمل ، بينما في الحالة الثانية تكسون معقولة بالقوة النظرية قد تكسون قابلة لادراك هذه الصور اما بالفعل واما بالقوة . الا ان القوة تقال على معان ثلاثة : فقد تدل اولا على مجرد القدرة او الاستعداد للادراك قبل الخروج الى الفعل، كما يقال في قدرة الطفل على الكتابة قبل تحصيلها ؛ وتدل ثانيا ، على القدرة

وقد تعينت بعض التعين ، كما في حال الطفل الذي عرف حروف الهجاء وادوات الكتابة ولم يباشرها . وقد تقال ثالثا واخيرا ، على كمال تلك القوة بالفعل . كما في حالة الخطاط الذي اتقن فن الكتابة ، وغدا قادرا على القيام به متى شاء ويسمى ابن سينا الاستمداد الاول القوة المطلقة او «الهيولانية» ، والثانى القوة الممكنة او الملكة ، والثانى القوة » .

وجرياً على هذا المفهوم المثلث للقوة ، يوصف العقل بانه : هيولاني او ممكن او بالمكة ، والعقل قد يسمى هيولانيا اما بالمنى المطلبق ، قياساً على الهيولي التي هي لا صورة لها بحد ذاتها ، ولكنها الحامل لكل صورة ممكنة ؛ أو بالمنى المحدد ، من حيث انها مكان « المقولات الاولى » ، اعنسي مبادىء البرهان الاولى التي تدرك بالبديهة ، والتي عليها تقوم « المقولات الثواني ١١٩٣

## المقل باللكة بين القوة والفعل

اما العقل باللكة ، فيجوز اعتباره ، من ناحية ، عقلا بالفعل ، ومن ناحية اخرى ، عقلا بالقعل ، ومن ناحية اخرى ، عقلا بالقوة . فهو عقل بالفعل بالنسبة الى مراتب العقل العليا التسي يبلغها عندما يدرك المعاني الكلية ، ويدرك كذلك انه يدركها ، وعندها يسمى العقل بالفعل . او هو عقل بالقوة بالنسبة الى مرتبة الفعل المطلق ، عندما يصبح ادراكه للكليات مستقلا عن السياق الطبيعي ، وناجما عن عامل ما ورائي او مفارق هو الذي يدبر شؤون عالم الكون والفساد بما في ذلك سبل الموقة في هذا العالم ، اي العقل الفعال ، فيسمى عند هذه المرتبة العقل المستفاد .

## المقل المستفاد ، والفعال والقبسي .

وببلوغ مرتبة العقل المستفاد بمكن القول ان الانسان قد بلغ الكمال الذي هو غايته القصوى ، ويقترب بذلك من الكائنسات العليا في مسا وراء عالسم الطبيعة ١٢٠ . وهذا « الاتصال » بالعقل الفعال » في اعتقاد ابن سينا ، ليس هو سر مصير الانسان فحسب ، بل هو كذلك سر عملية العرفة ككل . اذ لما كان العقل الفعال هو مستودع جميع المقولات او الكليات ، فهو يمنع العقل الانساني ، عندما يبلغ درجة الاستعداد للتلقي التي نسميها عقسلا مستفادا ، الانساني ، عندما يبلغ درجة الاستعداد للتلقي التي نسميها عقسلا مستفادا ، الصور المكتسبة التي تؤلف مجموع معارفه ، على إن هسذا « الاكتساب » ليس على وتيرة واحدة عند جميع الناس ، ذلك لان قابلية الادراك عند بعضهم قد تعظم الى حد لا يحتاجون عنده الى تعلم ، بسل يصبحون قادريس على ادراك الكليات مباشرة ، بغضل قوة فطرية فيهسم يدعوها المؤلف العقسل ادراك الكليات مباشرة ، بغضل قوة فطرية فيهسم يدعوها المؤلف العقسل

### الياب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

القدسي ، ويعتبرها نعمة الهية اختص بها فئة قليلة من الناس ١٢١ ، ميزتها الرئيسية القدرة على ادراك الحدد الاوسط في القياس بصسورة مباشرة ، والاستفناء جملة عن التعلم أو الاستقراء ١٢٢ .

اما ترتيب القوى المأقلة في النفس فقد وصفها ابن سينا بعبارات التسخير او الخدمة ، فوضع في اعلاها المقل القدسي ، وجعل دونه المقسل بالفمل ، بليه المقل باللكة ، ثم المقل الهيولاني ، فالمقل العملي ، فالقسوة الواهمة فالخافظة فالتخيلة . . . وهكذا الى أن نصل الى ادنى قوى النفس، وهي القوة الفاذية ١١٢ ،

# المقل القدسي ونظرية النبوة

ينطوي مفهوم العقل القدسي عند ابن سينا على امر هام جدير بالايضاح، هو تأثيره في نظرية النبوة ، فقد ورد معنا أن الغارابي نسب النبوة الى مرتبة استثنائية من الكمال تبلغها القوة المتخيلة في النفس ، اما ابن سينا فلعله تنبه لما تحمله هذه النظرية من انتقاص من مقام النبوة ، فعمد من ثم الى اسناد النبوة الى العقل القدسي ، الذي وصفه بانه اسمى درجة يستطيع العقل الانساني بلوغها ، ومع أن هذا الراي ، بطبيعة حاله ، أكثر انسجاسا مع مقام النبوة في الاسلام ، فقد أثار ... مع ذلك ... مشكلة واحدة على الإقل ، لم يستطع ابن سينا التعلص منها ، وهي مسألة المرفة النبوية من حيث صلتها بالجزئيات دون الكليات .

ان العلة القصوى للكون والفساد في العالم هـي ؛ في عرفه ، الاجرام السعاوبة . وحركات هذه الاجرام ، لما كانت من جعلة الجزئيات ، اقتضى ان تكون ناجعة عن الدراك القوى المفارقة الجزئي ، وهذه القوى ، هي النفوس السعاوية التي تعمل بتوسط قوى مادية كما ينبغي لجميع النفوس ان تفعل . ولما كانت هذه الحركات تابعة لسلسلة معينة من العلل ، كان لا بد للنفوس السعاوية من ان تكون على علم بجميع انواع الاحداث التي يحتمل وقوعها في السعاوية من ان تكون على علم بجميع انواع الاحداث التي يحتمل وقوعها في المستقبل . ومع ان هذه الاحداث داخلة في العلم المغيبي السابق الخاص بللحرك السعاوي ، الا انها لا تدخل عادة في علمنا ، لما يعتور قوانا العاقلة من بلحرك السعاوي ، الا اللاعي — معتنعة على العلم بداتها ١٢٤ . وبناء عليه فالاتصال بها غير معتنع ، لا على العقل العملي المؤيد بقوة التخيل ، في عليه العركات او الاحداث الجزئية ، من جهة ، ولا على العقل النظري ، في ما يختص بالصور الكلية المعقولة ، من جهة ، ولا على العقل الامكان ، كما مسبقت

الاشارة ، مرتبط باختلاف القابليات العقلية ، القدورة لشتى الافسراد ، لا سيما حيث يكون العلم بالجزئيات ناجما عن الاتصال بالنفوس السماوية ، وهذه القابلية ضئيلة نسبيا عند بعض الناس ، وذلك بداعي ضعف قواهسم المتخيلة ، بينما هي في بعضهم الاخر قد تبلغ من الارهاف درجة نستغني عندها عن الحواسالتي من عادتها ان تستند اليها ، وتغدو قادرة على ان تسعف القرة العاقلة في اتمام و الاتصال » بالقوى المفارقة ، التي تتيسع لها العلسم النبوي بالجزئيات باصوات مسموعة واشكال منظورة ، على نحو ما يجري في المنام من مشاهدة الاشباح ١٧٠ .

## الحدس ونظرية النبوة

وكذلك القوة النظرية ، فانها ذات مراتب من الكمال مقابلة لكمال قوة الحدس فيها . وهي القوة التي تدرك مبادئء المرفة الاولية التي تقوم على اساسها ، بالنهاية ، كل معرفة . ولما كانت درجات هذا الادراك متفاوتة أصلا، جاز \_ ولا شك \_ ان تكون قوة الحدس هذه ؛ عند بعض الناس ؛ ضعيفة الى حد بسوغ عنده اعتبارها غير موجودة ؛ في حين انها قد تبلغ ؛ عند بعضهم الاخر ، نسَّمة خارقة ، ﴿ فيمكن اذن أن يكون شخص من الناس ، مؤيد النفس بشدة الصفاء ، وشدة الاتصال بالمبادىء المقلية ، الى أن يشتعل حدسا ، اعنى قبولا لالهام العقل الفمال في كل شيء » ١٣١ وعندما يبلغ هذه المرتبــة ، تظهر له صور المدركات المخزونة في العقل الفعال فورا ، وبدلك يدرك ، دون عناء او بحث ، تلك القضايا التي لا تنهيا للاخرين معرفتها الا بالاستدلال وبمساعدة المعلمين . وللتثبت من صحة هذا الافتراض ، يكفى التنبه الى ما بين الصور المعقولة والنفس الانسانية من آصرة قربي ، فطبيعتهما كلتاهما مفارقة للمادة ، وهما قابلتان ، مع ذلك ، لضرب من الاقتران بالمادة . فالنفس التي تعمل عادة في الجسد ، باعتبار أنه مجالها المحدود ، قد تتجاوز ، مسم ذلك ، هذا المجال ، وتعمل في مناطق مادية ابعد فتحدث فيها حركة او سكونا ؛ حرارة او برودة ؛ صلابة او ليونة ، وما يقترن بذلك من ظواهم طبيعية كالبرق والزلازل والامطار والرياح . . الخ وهذه هي الظواهر التسي ندعوها المعجزات والخوارق ١٢٧ .

# تفاوت الناس بمراتب الانداك

ويعمد أبن سينًا ، في ضوء نظرية النبوة واجتراح المعجزات هذه ، الى

تصنيف الناس الى اربع فئات ، الاولى تشمل اولئك الذين بلغت قيهم القوة النظرية حدا من الصفاء لا يحتاجون معه الى معلم بشري ، في حين تكون قوتهم المعلية قد بلغت هي الاخرى ، فروة يستطيعون معها ، بغضل قوة خيالهسم المرهف ، ان يظفروا مباشرة بمعرفة الاحداث الحاضرة والمستقبلة ، ويتمكنون من احداث الخوارق في عالم الطبيعة . وتأتي بعدها فئة الذين ظفروا بكمسال قوة الحدس ، لكن دون قسوة التخيل . وبعدهم اولئسك الذين اقتوا ابنساء فيهم القوة النظرية لكن دون القوة العملية ، واخيرا فئة الذين فاقوا ابنساء جيسهم بعدى قدرتهم العملية لاغير ، فالفئة الاولى هم اهل الرئاسة ، لانهم مواطنون في عالم العقل يغضل عقولهم ؛ وفي عالم النفوس بغضل نفوسهم ؛ وفي عالم الطبيعة ، لانهم اكفاء للتسلط عليه ولتدبير شؤونه ، والغئة الثانية هم اهل السياسية الغرعية ، تتبعها الغئة الثالثة التي تشمسل جماعة الالشراف جملة ، اما اولئك الذين ليس لهم اي من تلك القوى الخارقة ، لكنهم ع ذلك جاهدون في مواصلة تحصيل الغضائل العملية ، فيتميزون عن افراد الطبةة العادية ، كتنهم ليسوا جديرين باللحاق باحدى الغئات العليا ١٢٨ .

# حشر الاجساد ومعاد الارواح

اماً مشكلة خلود النفس او بقائها بعد الموت ، فان موقف ابن سينا منها لا يخلو من الإبهام خلوا تاما . فحشر الجسد بعد الموت ، ومسا يصيبه مسن سعادة او شقاء في الحياة الثانية . قد نص عليه القرآن بوضوح ، فتعلر على الفيلسوف ، لهذا السبب ، ان يثير حوله التساؤلات . اما « المعاد الروحي » الفيلسوف ، لهذا السبب ، ان يثير حوله التساؤلات . اما « المعاد الروحي القرآن قد لمج اليه ، الا انه داخل كذلك في نطاق البحث الفكري . وهذا النوع الثاني من الحشر ، هو الذي يثير اهتمام « الحكماء الالهيين » الذين يتوقون البدا الى السعادات الروحية في الحياة الإخرة . وان هم اضطروا الى الاخذ باللذات الجسدية ، فعلى تكر ، منهم ؛ لان السعادة التي ينشسدون تشمل « مقاربة الحق الاول » التي توجب تحرر نفوسهم ، لا سيما جانبها العاقل ، من التوكؤ على ارتباطها بالجسد ، وهذه السعادة التي تقوم على التكامل في السعى قوى النفس ، وهي القوة العاقلة ، هي بطبيعة الحال ارقى من اللذة الوالك في القوى الجسدية الدنيا .

# سمادة النفس وشقاؤها

ان النفس الناطقة كمالها الخاص بها ان تصير عالما عقليا مرتسما فيه

صور الكل ، والنظام المعقول في الكل ، والخير الفائض في الكل » ١٢١ . وهــــا المالم يقع تحت سلطة « البدأ الاول » لجميع الاشياء . وتجي بعده الجواهر المفارقة ، ثم الجواهر الروحانية التي تتصل بالادة نوعا من الاتصال ، وتجيء المفارقة ، ثم الجواهر الروحانية التي تتصل باللادة نوعا من الاتصال ، وتجيء اخيرا الاجسام العلوية . وعندما يتم للنفس الحصول على هذا الكمال ، تصبح بالواقع علما معقولا موازيا للعالم الموجود كله ، وتغدو متحدة بالخير المطلسق والجمال الحق ، حيث تحظى باسمى درجات الفيطة . لكن ، ما دام هـــــا الاتحاد معتنما عليها ، بسبب عنايتها بالجسد واهتمامها برغباته ، فهــي لا تتوى على نيل شيء من تلك الفيطة الا في الاحايين وفي الخلسات ، كما يحدث لكن مثل هذه الفيطة لا تتحقق تامة الا بعد ان تنمتق النفس اطلاقا من ربقة الجسد بالوت ١٦٠ . اما النفوس التي قصرت عن هذا الشاو من النسوق الى الكمال المعلي ( والذي هو في راي أبن سينا وليد المبادرة الفردية ) ، فانها بعبب التقاعس عن طلب ما هو افضل ، او عن التشبث عنادا بما هو زائف مي بالمقائد الدالة تحدث اما مي من طلب ما هو افضل ، او عن التشبث عنادا بما هو زائف من القائد من القائد من القائد المقائد . ١١

# بين الشوق الى الحق والحنين الى الجسد

ان المرحلة التي تستطيع عندها النفس ان تعبر الحد الفاصل ما بين حالة الشقاوة الدنيوية ، وحالة السعادة الاخروية ، لا يمكن في داي ابن سينا ان تعرف الا تخمينا - انما الذي يبدو ، على وجه الاجمال ، انها توافق حصول ادراك عالم العقل ادراكا تاما، بنظامه وجماله وانقياده لسلطة مدبره . وبازدياد هذا الادراك في هذه الحياة ، يكون مدى استعداد النفس للنعمة الناجمة عنه في العالم الاخر ، فكان الانسان لا يتهيأ له الخلاص من تعلقه بالعالم المادي ، حتى يبلغ حنينه الى عالم العقل ذروة العشق ١٢٢ .

بل أن هذا التحرر من الجسد ومشاغله ، حتى بعد الموت ، قد يكون امرا عسيرا على النفس ، لما كن معتنعا ، ذلك لان النفس ، لما كانت مثقلة بالحنين الى الجسد ولذاته ، فانها تبقى ، بعد الموت معنو قبحالة جسدية شبيهة بتلك التي كانت فيها في الحياة الدنيا ، وتنتابها ... فضلا عن ذلك صفروب من المشقات الاضافية ، ناجمة عن قلة جدوى ذلك الحنين ، ومع ذلك فهده المشقات غير دائمة ، ولا الالام الملازمة لها ، ما دام ذلك كله ناجما عن هذا الارتباط الآني بين النفس والجسد ، وعندما ينفصم هذا الارتباط ، تطهسر

### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

النفس تماما من مشماركة المادة ، وتدخل في حالة الفبطة التي كتبست لهسا امسلا .

ولما كان شوق النفس الى مصيرها العقلي هو العامل في انعناقها النهائي ، فان النفس الجاهلة التي لا تبلغ في الحياة هذه المرتبة ، تتحول \_ إلا اذا كانت قد اتسمت بعض الرذائل \_ الى حالة من الانفعال أو الغفلة شبيهة « بالاعراف » القائم بين النعيم والجحيم في رائعة دانتي الالهية . والا فانها تقامي تلك الشقاوات التي هي نتيجة حنينها الى الجسد السذي فطمت عنه ١٢٢ .

# موضوع الملم الالهي

هذا البحث في النفس ومصيرها في الحياة الاخرة ، يمهسد السبيسل للتحول الى موضوع اعلى ، هو علم ما بعد الطبيعة ( الالهيات ) الذي يعالسج « الماهيات المفارقة للمادة بالقوام والحد » ، او كما قيل فيه ايضا : انه البحث عن « الاسباب الاولى للوجود الطبيعي والتعليمي ، وعن مسبتب الاسباب او مبدأ المبادىء ، وهو الله تعالى جد" » ١٢٤ .

ولكن ؛ هل ينبغي لنا أن نعتبر الكائن الاسمى الوضوع الذي يدور عليه علم ما بعد الطبيعة ؛ أو كما يسعيه ابن سينا العلم الالهي أو الفلسفة الاولى أو الحكمة المطلقة ؟ أن هذا السؤال يثير مشكلة منهجية كبرى ، لان المواضيع الخاصة بعلم من العلوم ؛ في ما يقرر ابن سينا ؛ هي أمور وجودها ؛ كما مس معنا في علم الطبيعة ؛ أما أن يكون قد تقرر بالبرهان ؛ أو أن يكون بينا بنفسه ؛ أو ثابتا بالحدس . أما وجود الله ؛ وسائر العلل الاولى ، فقد وردت البراهين عليه في هذا العلم لا في أي علم آخر ١٥٠ لذلك كان الاولى ان يعتبر الكلام عن الله تعالى احد مطلوبات العلم الالهي ؛ وليس الموضوع الخاص به . أمسا الله تعالى احد مطلوبات العلم الالهي ، وليس الموضوع الخاص به . أمسا موضوعه فهو يذكر بوضوح أنه « الموجود بما هو موجود » لان الوجود على من العلوم الجزئية . وعليه « فالموضوع الاول لهذا العلم هو الموجود بما هسو موجود ، ومطالبه الامور التي تلحقه بمسا هو موجود من غير شرط » ١٦١ . موضفه هذه الامور هي من قبيل الانواع ، مثل الوحدة والكثرة ، والقسوة والعمل ، والجزئي والكلي ، والمكن والواجب .

اقسام العلم الالهي

وعلى أساس هذه التمييزات الاولية يجوز ان نقسم « العلم الكلي » الى ثلاثة اقسام فرعية : الاول يدور على اسباب الوجود القصوى عامة ، وعلى الله تعالى الذي هو « السبب الاول » ، يصورة اخص ، وقد نسمي هسلا القسم بعلم الاسباب ؛ والثاني يدور على خواص الوجود واحكامه الاساسية ويحسن ان ندعوه بعلم الوجود ؛ والثالث يختص بالمبادىء الاساسية التسي تقوم عليها العلوم الجزئية ، ويجدر بنا ان نطلق عليه اسم الاسس الماورائية للمعرفة ١٢٧ ما

ان فكرة « الوجود » نظير سائر المفاهيم « المتمالية » ، كالواحد والشيء والضروري ، يدركها العقل مباشرة لانها ابسط المفاهيم ؛ وعلى ذلك يتعسلر ايضاحها أو تعريفها بالرجوع الى مفاهيم اخرى ، بل هي بالواقع عامة الى حد لا ندرك معه نقيضها وهو « اللاوجود » الا بالاشارة الجانبية اليه ۸۱۲ .

# الجواهر والاعراض

وينقسم الوجود الى وجود ضروري ، او واجب بذاته ، ووجود عرضي او واجب بذاته ، ووجود عرضي او واجب بغيره . والاول من هذين هو المدلول الاصيل ومرده الى الجوهر ، اذ هو بمثابة الحامل لجميع المحمولات ، والمحل لجميع الاعراض .

والجوهر تسمان رئيسيان ، هما الجوهر المادي ، والجوهر المفارق . وهذا الاخير اما ان يكون على صلة ما بالجسد ، كما لو كان صفة من صفاته او محركا له ؟ او ان لا تربطه به اية صلة ، وعندها يكون في مرتبة من مراتب النفس والعقل على التوالى .

والجوهر المقترن بالمادة أو الجسم يتصف اساسا بالوحدة والاستمرار. وتعريف بعض المتكلمين ١٢٦ للجسم بانه من قبيسل الجوهر القابل للطسول والعرض والعمق ، ينزل خواص المعرّف العرضية بمنزلة الخواص الجوهرية، ولذلك لا يمكن اعتباره تعريفا بالمعنى الدقيق .

### الصلة بين الهيولي والصورة

ان العنصرين اللذين يتركب منهما الجسم هما الهيولس والصورة . فالجسم مبدا موجود بالقوة ، والصورة مبدا موجود بالفعل . والذي تشترك فيه جميع الاجسام ، الارضية منها والسماوية ، هو قابليتها لكيفية او لاخرى من الكيفيات المتضادة الاولية أو المطلقة ، التي تتصف بها الاجسام ، وهسي الحرارة والبرودة ، والرطوبة واليبوسة .

وقد شرح ابن سينا صلة الهيولي بالصورة بشيء من التفصيل في كتاب الشفاء » . فالهيولي لا يمكن ان تجرد عن الصورة ، لانها لو تجردت لما كانت قابلة للقسمة ، ولا غير قابلة لها ؛ ولم يكن لها حيز ، احسا الاجسسام الهيولانية فمن المستطاع التدليل على انها تختلف عن الماهيسات الرياضية والماهيات المفارقة باعتبار قابليتها للقسمة وللوجود المكاني ، وعلى كل ، فسان الهيولي الجزئية مدينة بوجودها الفعلي للصورة . وليس ذلك على سبيسل الترابط ، بل على سبيل التبعية . ذلك لان الهيولي تعتمد في وجودها على الصورة ، كما يعتمد المعلول على العلة ، فاذا زالت الثانية ، زالت بزوالها الاولى ايضا . ويلزم عن ذلك أن للصورة نوعا من التقدم في الوجود على الهيولي. ففي حين تعتمد الهيولي في تحولها الى الوجود الحسي على الصورة ، ولا تستطيع الوجود منفصلة عنها ، فان الصورة تستطيع ذلك ، كما هي الحال في الجواهر المفارقة ، ١٤ .

# الوجود بالقوة والوجود بالفعل

أن تقدم ما هو بالفعل على ما هو بالقسوة ، او الصورة على الهيولى ، هو بحكم الواقع امر منطقي ووجودي ؛ الا ان الموجودات الجزئية المتعاقبة ، يتقدم منها ما هو بالقوة على ما هو بالفعل، بحكم الزمان . اما باعتبار الكليات، فان ذلك ممتنع لان اللوات الازلية موجودة دائما بالفعل، وان كل ما هو بالقوة يعتمد في انتقاله الى الفعل ، على ذات سابقة موجودة بالفعل ، وهكذا فسان الوجود بالفعل بالمنى المطلق والجازم، هو متقدم على الوجود بالقوة، في الوجود والمرتبة كليهما . واذن فبالامكان القول ، بوجه عام ، ان الوجود بالقوة مسن قبيل النقص ، والوجود بالقوة مسن فيها هلان المدلولان ، فانه حيثما يوجد النقص او العيب ، فهناك ايضا حالة فيها هلان المدلولان ، فانه حيثما يوجد النقص او العيب ، فهناك ايضا حالة من الوجود بالقوة و وهذا النقص يعتبر احيانا مرادفا للشر ؛ لكن الشيء ما دام موجودا فهو خي ، لان الشر هو مجرد انعدام صغة او حالة ما ١٤١ .

# التفاعل بين الفاعل والقابل

وينتقل ابن سينا بعد ذلك الى بحث الصلة بين العلل ـ وآخرها « العلة الاولى » ـ وبين الوجود ، وهو الموضوع الاساسي الذي يعالجه العلم الالهي . فمن بين علل ارسطوطاليس الادبع تتميز العلة الفاعلة بانها العامل الحاسم من حيث صلتها بالوجود ، فهي تغيض الوجود على ماهية لم تكن ذات وجود ، اذ

كانت ، قبل ان تحظى بهذا الوجود ، مفارقة له . وعلى كل فهذه الظاهرة الاخيرة ليست ناجمة عن فاعلية الفاعل بل عن قابلية المنفعل ، لان المعلول انما يطرأ عليه الوجود من حيث لم يكن موجودا من قبل . لذا كسان الحدوث مستقلا عن فعل العلة الفاعلة التي تفيض الوجود الذاتي على القابل ، والا كان دور الفاعل في احداث المعلول مقتصرا على نقله الى الوجود ، بعد ان لم يكسن موجودا . ومتى حصل في الوجود ، استغنى عن الفاعل ١٤٢ .

واتصار هذا الراي يمثلون عليه بقولهم ان الملول كالبناء او النسل ، يستمر في الوجود بعد توقف عمل الباني او الوالد . وهم يستنتجون من ذلك ان مهمة الفاعل قد اقتصرت على الفعل الاصلي الذي ادى الى ظهـور المعلول الى حيز الوجود . على انهم يفغلون عن ان الفاعل المقصود في مشـل هذه العملية ، ليس هو السبب الحقيقي بل مجرد الملة المؤترة في بعـض المعلولات الطارئة على الماهية المقصودة . وانه حالما تتوقف فاعليتها فيها ، تتوقف كذلك هذه المعلولات ١٤٠٢ . اما السبب الحقيقي ، فانه بدلا مـن ان يسبق المعلول ، فانه يلازمه ويقترن به . وكلما طالت فاعلية الملة في المعلول ، ازداد الفاعل كمالا . ويترتب على ذلك ، ان الفاعل الازلي اشرف من الفاعل أزداد الناعل لامتيء ، كله « يمنع مطلق العدم للشيء فهو الذي يعطيي الوجود التام للثيء » ١٤٤ . وهذا هو مفهوم الغلاسفة للخلق من لا شيء .

## الحدوث والابداع

ان المغزى اللاهوتي السلي ينطوي عليه هسفا التعييز البارع بين الحدوث » و « الإبداع » ، من حيث انطباقه على العالم باسره ، ليس بعيد المثال . فالمتكلمون المسلمون ، جريا على غرار يوحنا النحوي - كما راينا - كان دليلهم على وجود الله حدوث العالم في الزمان ، اي ان العالم لم يكن قبل ان يدعه الله . اما ابن سينا ، فانه في معرض تدليله على اضطراب هذا الراي ، يشير الى ان هذه الظاهرة ليست مدعاة للاستغراب وحسب ، اذ لا يمكن ان يحدث شيء الا بعد ان لم يكن قبلا ، بل ابلغ من ذلك في الفرابة ان ينقطع عمل الفاعل ( الله ) في العالم ، بناء على هذا الاقتراض ، حالما يبرز المالم الى حيز الوجود . وكذلك ، فتقدم المدم على الوجود ، انما هو امر عارض ، يزم عن كونه شيئا مخلوقا، لا عن فاعلية خالقه . وواضح انه « ليس للفاعل في عدمه السابق تأثير ، بل تأثيره في الوجود الذي للمفعول منه » ١٠٠ .

### الياب الرابع : تكامل الاقلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

ازليا ام غير ازلي ، اي سواء اكان له ابتداء في الزمان ام لم يكن ، فلا بد لسه من ان يستمد وجوده من فاعله اصلا . فاذا كان غير ازلي ، فهو يفتقر السي فاعل في حدوثه واستمرار وجوده على السواء .

# الملة الفاعلة والملول المنغمل

ويذهب ابن سينا الى انه ينبغي ان يكون بين العلة الفاعلة ومعلولها نسبة او تكافؤ ما . للالك اقتضى ان يقابل الفعل الصادر عن الفاعل استمداد او قابلية في الفعول لقبول الفعل . وهذان الاثنان كلاهما — الفعل والقابلية — يتمين بهما معا نوع الفعل الطلوب وكيفية فعله . ومع ذلك فهناك فسارق الساسي بين المعلول وعلته ، لا بد من الاشارة اليه ؛ وهو اعتماد المعلول ؛ في الوجود الذي هو قابل له ، على علته . ومثل هذا الوجود ليس من لسوازم منفعلة اصلا . اما العلة ، خلافا للذلك ، فاعلية علته ، ولم يكن معلولا أو هوبة منفعلة أصلا . اما العلة ، خلافا للذلك ، فاما أن تكون ممكنة أو واجبة ، لكنها مسابقة في الوجود على المعلول ، وبهذا الاعتبار متقدمة عليه في شرف الوجود . سابقة في الوجود المطلق على هوية ما ، فان مثل هذه الهوية تصبح مرادفة النياء اخرى ، كانت بالتالي الحق بلاته ، وكان العلم الذي يبحث في طبيعتها هو علم الحق المطلق ، او بتعبير آخر : العلم الحق بالمنى المطلق ، او بتعبير آخر : العلم الحق بالمنى المطلق ، او بتعبير آخر : العلم الحق بالمنى المطلق . او .

### العلة المادية والعلة الصورية

والبحث في العلل الثلاث الباقية هو كذلك جانب من جوانب هذا « العلم المطلق » . فالعلة المادية ، بكل ما تتضمنه من دلالات ؛ ابتداء بالهيولي باعتبار صلتها بالصورة ، بوجه عام ؛ او بالوحدة من حيث صلتها بالعدد ، او الخشب بالنسبة الى السربر . . . الغ له ذلك مرده الى مبدا القوة او القابلية ، سواء عنينا به ألمبدأ القريب او البعيد . واما الصورة فهي له خلافا لذلك له بمثابة مبدأ الفاعلية او الاستكمال ، فالصور الهيولانية تحل في المادة وتمنحها الوجود العملي . اما الصور المفارقة ، فهي مجردة تماما عن المادة . ومثلها الاعراض والحركات والاجتاس والانواع ، وسائس الخصائص ؛ وكذلك اشكسال والصروعات ، فهي الاخرى ، داخلة في عداد الصور ١٤٧ . وحتى الصناعة ، فمن حيث انها تحل في ذهن الصانع، بجوز ان تعتبر صورة بالنسبة الى موضوعها .

### العلل الغائية

وتعريف العلة الغائية بتعبيره « ما من اجله يحصل الغمل » وهي بهذا الاعتبار ، يجوز ان تكون محمولة على الغاعل ، او على القابل، او على امر مغاير لهما . ويشير ابن سينا الى ان البعض قد انكروا حقيقة هذه العلة الاخيرة ، وذلك اما على اساس ان كلا من هذه العلل لا بد لها من علة ، او لان كل سايجري في العالم انما يجري بحكم الصدفة لا غير . لكن الاحداث التي تجسري صدفة ليسست عارضة اطلاقا ، والهوى في الافعال الارادية لا يخلو من غرض قد يقترن بخير ما ، اما خياليا واما عقليا ، يتجه نحوه الفاعل بارادتسه ، او يهدف الى ما هو خارج عن الغاعل .

ثم أن تسلسل العلل الغائية الى غير نهاية لا ينفي حقيقتها . ذلك لانسه ينبغي لنا ؛ لدى اعتبار العلل الغائية ؛ ان نعيز بين وجود الغرد وامكانيسة استمرار السلسلة الى غير نهاية ؛ كشرط له . فوجود الغرد ؛ من حيث غاية الطبيعة القصوى ، هو من قبيل المصادفات والاعراض ، وليس كذلك تحقيق اغراض الطبيعة العظمى ؛ مما قد يتوقف على تسلسل الشروط الى ما لا نهاية له ، ولكن عرضا ؛ ما دام الغرض الحقيقي الذي تنشده الطبيعة هو استمرار النوع . فتسلسل الافراد قد يستمر الى الابد ؛ لكنه لا يخرج عن كونه عرضيا بالنسبة الى الغرض المذكور ١٤٨ .

ومع أن الملة الفائية شبيهة بالعلل الثلاث الاخرى ، الا انها ذات ميزة خاصة تفردها عنهن ، فهي بالنسبة الى الفاعل ، متقدمة على العلل الاخرى ، اذ ان تصورها في الذهن اسبق ، وهي كذلك اسبق من حيث التعريف ، لانها داخلة في تعريف العلل الاخرى ١٤٩ .

### الوحدة والكثرة

ويتناول ابن سيناً ، بعد ذلك ، وبشيء من الاسهاب ، مشاكل الوحدة والتخرة في سياقها الفيثاغوري ــ الافلاطوني ، والسياق الارسطوطالي لتكافؤ الوجود والوحدة . لكنه يقف موقف الناقد من راي افلاطون ، في ان الصور العقلية هي جواهر قائمة بذاتها ازليا ، وانها مثل كلية للكائنات الجزئية. ففي رايه ان الدليل الرئيسي على فساد هذا التعليم هو التعارض الماثل في ان كل ما يمكن تصوره ( اي الكليات ) ، بععزل عن الملابسات المادية ( اي تجسيداته الجزئية ) ، يمكن ان بوجد بععزل عن هذه الملابسات . في حين اننا لا نستطيع الجزئية ) ، يمكن ان بوجد بععزل عن هذه الملابسات . في حين اننا لا نستطيع

#### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

ان ندرك هذه الصور العقلية الا بتجريدها من ملابساتها المادية ١٥٠ . ونحن ، فضلا عن ذلك ، عندما نسند الوحدة الى الكلي " ، لا نعني انه موجود بالفعل في كل من جزئياته التي تشاركه في الوجود ، بل انها بالاحرى قابلة لان توجد في العديد من الجواهر المؤهلة لقبولها . وعلى ذلك ، فعع أن الصورة الكليسة تبقى واحدة بالعدد ، فهي تتعدد وتتكثر بالقوة ١٥١ .

# الاول المطلق علة اولى

والكلام عن معضلة الوحدة والكثرة يقود منطقيا الى البحث في المبدأ الاول للوجود ؛ الذي هو الواحد الاسمى . كان أرسطوطاليس قد جعل مسن هذا « المبدأ اللي يتوقف عليه عالم السماء وعالم الطبيعة » ١٩٢ الفسرض الاقصى للفكر الماورائي . ثم رفعه افلوطين الى ما فوق مستوى الفكر والوجود ، حتى غدا في نظامه وكانه المركز الفلكي الذي ينبعث منه كل نور ، وينبثق منه كل وجود . اما في المفهوم القرآني ، فهناك هوة سحيقة تفصل بين الكائن الحق ( الله ) الذي « ليس كمثله شيء » ، والمخلوقات الكثيرة التي الدعها بامر ه المطلق .

وفي رأي ابن سينا أن الخاصية الاساسية ، لهذا « الوجود » أللذي يرقى فوق عالم الوجودات الجائزة ، هي أنه واجب وضروري ودليل وجوده يرتبط منطقيا بهذه الخاصية ، فسلسلة الذوات المكتة في العالم ، مهما طالت ، لا بد من أن تنتهي أخيرا ألى مبدأ ضروري ، تقوم عليه هذه السلسلة المكتة ، ١٥٠ .

والذي يعنينا في هذا الدليل ، كما يشير ابن سينا ، هو السبب الاول الفاعل في سلسلة الاسباب ، والذي يتصل بها اتصالا جوهريا ونوعيا ، لا عرضيا وفرديا . والا لجاز لهذه السلسلة من المكنات ان تستمر الى ما لا ينتهي في الماضي من الزمان وفي الاتي منه . وعندها يفدو تولد الواحد مسن الابناء من الواحد من الابناء من الواحد من العربات الاخرى منها امرا لا نهاية له . اما حيث تتحدر المكنات من موجود ضروري ، فمثل هذا الاستمرار محال ١٠٥ .

هذا التعليل نفسه ، في رأي ابن سينا ، ينطبق ايضا على العلة الصورية والعلة الفائية في مثل هذه السلسلة من الممكنات . فالتسلسل الى غير نهاية يصبح معه معنى العلة الفائية باطلا من حيث أنها الاعتبار الذي تتعين به غاية تلك السلسلة ، وتبلغ به كعالها . وكذلك وحدة العلة الصورية أو نظامها ، من

حيث انه النمط الذي تجري عليه كل ذات في نموها وتقدمها ، فانه ينتفسي جملة ١٠٥٠ .

### صفات الاول المطلق

ومع ان الوجوب هو الغارق الرئيسي للموجود الاسمي . فغي راي ابن سينا انه ليس الخاصية الوحيدة المميزة له ، وخاصيته الرئيسية الثانية هي الوحدانية التامة . ومثل هذه الوحدانية تنافي كل نوع من انواع التركيب ، بما في ذلك تركيب الماهية والوجود . اذ ان اللوات المكنة وحدها تقبل مثل هذا التركيب ، باعتبار ان اتصافها بالوجود ، انما هو بداعي تبعيتها لاسبابها، لا يداعي ماهيتها ، ومن هنا كانت مثل هذه الذوات معلولة ومركبة وممكنة في ألوقت نفسه . وعليه فليس اتصافها بالوجود لها اصلا ولا هو لها بالمات، بل هو امر طارىء عليها عارض لها . ما ه واجب الوجود » فليس تابعا لاي فاعل او كائن آخر . فوجوده انما هو عين ماهيته ، وهو حده باللات ١٥١ . وهل فصل . ومثل هذا الموجود يتعذر تعريفه أو الاستدلال عليه ١٩٧ . فلا وجوده ولا فعله يمكن ان يكون موضوعا للاستدلال . اذ لا سبب له ، ولا صفة ، ولا فعله يمكن ان يكون موضوعا للاستدلال . اذ لا سبب له ، ولا صفة ، ولا فعله يمكن ان يكون موضوعا للاستدلال . اذ لا سبب له ، ولا صفة ، ولا فعله يمكن ان يكون موضوعا للاستدلال . اذ لا سبب له ، ولا صفة ، ولا نمان ، وفوق ذلك كله لا ند له . فلو جاز الافتراض بانه يشارك

فصل . ومثل هذا الموجود يتعذر تعريفه او الاستدلال عليه ١٥٧ . فلا وجوده ولا فعله يمكن أن يكون موضوعا للاستدلال . أذ لا سبب له ، ولا صفة ، ولا موضع ، ولا زمان ، وفوق ذلك كله لا نند له . فلو جاز الافتراض بأنه بشارك بعض اللوات الاخرى ببعض الصغات أو الكمالات الخاصة بها ، فعندها فقط يسوغ القول أنه شبيه ببعض الكائنات الاخرى . لكن هذا الاحتمال ممتنع بداعي كونه بسيطا ، أي استحالة أي تركيب فيه ، بما في ذلك تركيب الموضوع والمحمول . ويوجز أبن سينا كل ذلك بقوله : أن واجب الوجود ، في ما عدا التيته ، ينبغي أن يوصف سلبيا ، بنغي كل شبه له بسائر الكائنات ، وأيجابيا بأثبات كل صلة له بها . « فأن كل شيء منه وليس هو مشاركا لما منه ، وهو مبدا كل شيء وليس هو شيئا من الاشياء بعده » ١٥٨ .

هذه المبارة الاخيرة تبرز بوضوح الطابع الافلوطيني المهوم « الكائسن الاسمي » الجامع للكمالات باجمعها . لكنه ، نظير الواحد المطلق في «تاسوعات» أفلوطين ، ومبدع الكون في « طيماوس » ، هو كذلك مصدر كل وجود وخي في المالم ، بل هو حقا الوجود والخير ذاتهما . ولما كان الوجود ، او كمال الوجود ، هو الامر المنشود اطلاقا ، كان « واجب الوجود » الذي يتصف اصلا بالوجود ، والذي لا يعتريه عدم او لا وجود مطلقا ، ليس خيرا فحسب، بل هو الخير المطلق بالذات ١٩٩ .

ويستدل ، من ناحية اخرى ، ان الواجب هو عقل محض ، لان كل ما هو خال من النقص ، لا سيما نقص الامكان والمادية ، لا بد من ان يكون صورة مجردة ، اذ المادة هي العائق للوجود الصوري او العقلي ، اي « الوجود الذي اذا تقرر في شيء ، صار الشيء به عقل » ١٦٠ ، اما بمعنى الوجود بالقوة ، واما بمعنى الوجود بالفعل ومثل هذا الوجود بمفهومه الاخير هو عاقل ومعقول ، اذ ليس هنالك عائق مادي يحول دون كونه موضوعا لتعقله ، وعلى ذلك فالواجب هو ، في الوقت نفسه ، فعل العقل و وناعله ومفعوله ، اي عقل وعاقل ومعقول في آن واحد .

ويشير ابن سينا الى ان ادراك الواحد المطلق للاته لا يستتبع ثنائية في طبيعته . فكل ما هو مجرد او مفارق للمادة ، هو في بساب الادراك فاعل ومنفعل ، اذ لا يعترضه عائق مادي ، ولا يعتقر الى عامل خارجي ينقله الى حالة من المفارقة او التحرر ، التي هي عنوان العاقلية والمعقولية ١١١ .

### صفة العلم الالهي

وحول كيفية العلم الالهي وموضوعه تنشأ مشكلة ثارت حولها مجادلات طويلة بين الفلاسفة والمتكلمين في القرنين العاشر والحادي عشر . فارسطوطاليس ، نظير ابن سينا ، كان قد قرن موضوع العلم الالهي باللذات الالهية ، وحول العلم الالهي المتعالى الى ضرب من التفكي باللذات . وتسليما منه بفكرة الكمسال الالهي ، اضطر الى التخلي عن امكانية اي تبادل فكري بين « الكائن الاسمى » من جهة ، وعالم الكون والفساد الادنى ، او عالم الافلاك العلوي ، من جهسة اخرى . فهو يقرر بشعور قاطع وكثيب : ان « هنالك اشياء خير لها ان لا ترى من ان ترى » ١٦٢ ، وذلك حرصا منه على تنزيه هذا الموجود الواجبعن فضول التطفل .

مثل هذا المفهوم ، المناقض اساسا لفكرة الاله الذي هو في القرآن عالم بكل شيء وموجود في كل مكان ، لم يكن له أن يعظى بقبول الفيلسوف المسلم ، دون تقييد أو تحفظ . ألا أن الواجب لم يتحرر في نظام أبن سينا الا جزئيا من قبود الاستغراق في حب الله و و تأملها ، فهو مع استقلاله التام عن كل ما أنبثق ما هو خارجه ، وكل ما هو غيره ، يعلم سعن طريق علمه لله أته سكل ما أنبثق عنه ؛ أعني « الجواهر العليا » في عالم الافلاك ، و « الجواهر الدنيا » في عالم ما تحت القمر . أما نوع هذا العلم ، فيذكر أبن سينا بوضوح أنه كلي ؛ أذ لا ما تحت القمر . أما نوع هذا العلم ، فيذكر أبن سينا بوضوح أنه كلي ؛ أذ لا يلق بالوجود الواجب أن يكون علمه شبيها بعلم أصحاب العلم المتناهي .

والذي يشبطه هذا النمط من العلم الكلي ، بنوع خاص ، هو معرفة العلل الاولى للجزئيات ، كما دلل على ذلك ابن رشد في ما بعد . ذلك ان الجزئيات ، لما كانت تنجم بالضرورة عن اسبابها ، كان « الاول يعلم الاسباب ومطابقاتها ويعلم ضرورة ما يتأدّى اليها . . . . فيكون مدركا اللامور الجزئية، من حيث هي كلية » ١٦٢ . وهو يصف حدوث الكون بانه صدور ازلي او فيض عن الواحد ، فلا يطرأ عليه اي تغيير لا بغعل الارادة او القصد او بحكم القدرة ، دون ان يطعن في ازليته وكماله . بل ان اية علاقة جديدة له بذات ، كانت قبلا غير موجودة ، نظير خلق العالم في لحظة معينة ، تستنبع تغييرا في جوهره ١١٤ .

# الخلق وليد الانراك الذاتي

وعملية الصدور هذه مرتبطة بغمل الادراك اللاتي السدي سبقست الاشارة اليه ، فالموجود الاسمى ، بحكم ادراكه للاته ، من حيث هو عقسل محض من جهة ، واصل لجميع اللوات المكنة في العالم من جهة اخرى ، يولد بدون وسيط ما، الخليقة بجملتها والنظام الذي يسري فيها ولا يرافق عملية التوليدهده اي فعل من افعال الارادة أو القصداو الفعل و الانفعال مما عدا ادراكه للاته من حيث هو سبب لجميع الاشياء ، والاصل الذي نشات منه ١٠٠ وهذا الارتباط المتبادل المحتم ما بين التعقل والفعل هو امتياز ينفرد به وهذا الكائن الاول » ، وفيه تكمن قدرته على الاستغناء عن سائر القيود ، بما فيها قيد الزمان ، الذي لا يستطيع أي فاعل اراديا كان فعله ام عفويا ، أن ينشىء بدونه أي غرض من اغراضه .

# مراحل الانبثاق من الواجب

ان أول ما بنجم عن عملية الانبئاق هذه هو « المقل الاول » اللي بحرك الفلك الاقصى . وهو نظيم مبدعه واحد بالعدد ، لكنه خسلافا للاول الذي ابدعه ، متكثر من حيث أن أدراكه لذاته يستتبع نوعا من الثنائية ، أذ هو يمقل ذاته من حيث هو ممكن بذاته ، ومن جهة أنه وأجب بمبدعه .

والمقل الأول ، الى جانب هذاالأدراك الذاتي ، هو دائم التأمل في مبدعه او مبدئه الأعلى . فبادراكه لذاته من حيث هو وأجب بمبدعه ، تنبثق عنسه نفس السماء الأولى ؛ وبادراكه ذاته من حيث هو معكن بذاته ، تنبثق عنسه كرة السماء ؛ وبادراكه لبدعه يتولد عنه المقل الثاني في هذه السلسلة .

### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

وهده العملية تستمر تباعا حتى تبلغ العقل العاشر الذي هو الحلقة الاخيرة في سلسلة العقول . والذي يهيمن على الفلك الادنى ، أي عالم ما تحت القمر الذى نقطنه .

والمناصر الاربعة ، التي تتركب منها اللوات القابلة للكون والفساد في هذا العالم السنفي ، تنشأ من مادة مشتركة ، تتنوع بفعل الاجسام الفلكية . لكن صور هذه اللوات الجوهرية تنبثق عن آخر الجواهر العقلية او «العقل الفعال » ، عندما تكون مادتها مستعدة لقبول تلك الصور ، اما عن طريق الحركة والنمو الطبيعيين في العالم ، او عن طريق التأثيرات الروحانية العليا التي تهيمن عليها الاجرام السماوية ١١١ .

# النزعة الصوفية في فلسفته

في تفكير ابن سينا نزعة صوفية بقيت كامنة في مؤلفاته الباكرة وابحاثه النظرية ، لكنها تجلت وتبلورت في ما بعد في كتاب « الاشارات » ، وفي عدد من كتاباته الموغلة في الرمزية ، كقصة « حي بن يقظان » ، و « رسالة الطير » ، ورسالة «في العشق» ، ورسالة «في العشق» ، ورسالة «فيالقدر» ١١٧ مفده المؤلفات تلقي نورا ساطعا على هذا الجانب الهام من فلسفته . ومع كثرة المشاكل التي يثيرها كتابه المعروف « الحكمة المشرقية » فان لدينا في هذه الرسائل ، وفي قصيدته العينية في النفس، مثالا مثيرا على الخيوط المتداخلة : من يونانية واسكندرانية واسلامية وفارسية ، التي حاك منها النابغة الموسوعي نسيجه الفكري .

# الصطلح الصوني الرمزي

ولعل ابرر ظاهرة في تصوف ابن سينا ... اذا نحن صرفنا النظر عن صلته بفلسفته العامة ... هي التحول الفجائي في المسطلح اللغوي والاسلوب البياني الذي يعيز آثاره الصوفية تعييزا تاما عن سائر مدوناته المشائية . حتى أن القسم الخاص بالمنطق الذي حقيظ لنا من كتاب «الحكمة المشرقية» بدل على ذلك الى حد ما . فالتعبير المجازي في بعض هذه الرسائل ، وفي تصيدته في النفس ، يكشف بوضوح عما كان يعانيه في تعبيره الفلسفي من مشاكل ، ببدو أن افلاطون نفسه عاناها قبله في بعض شطحاته المتافيزيقية . مشاكل ، ببدو أن افلاطون وابن سينا على السواء ، تنظوي على اكثر من مشكلة الاصطلاح المجازي والاسطوري ، هي التعبير الظاهر حسن عسدم مشكلة الاصطلاح المجازي والاسطوري ، هي التعبير الظاهر حسن عسدم

الرضى عن اشكال التدليل الفلسفي النظري ، والرغبة الملحة في تخطيه او تجاوزه باستحداث مصطلح جديد اكثر تجاوبا مع رؤيا النفس وامانيها ، لانه اكثر مرونة واقل صراحة .

# رسالة الطي وقصيدة النفس

يرسم ابن سينا في « رسالة الطير » الرمزية صورة حية لمصير النفس الساعية وراء الحق ، المتخبطة في شرك الرغبات الحسية ١١٨ . ورموز هذه الحكاية تذكرنا ، من بعض الوجاوه ، بافلاطاون في قصاة الكهف ، وفي سلم الحب السباعي الدرجات . لكن يتعسدر الجزم ههنا بأن ابن سينا ، تعمد ام لم يتعمد تقليد افلاطون ،مع اننا في اثر صوفي آخر ، هو قصيدة النفس ، نجد تأثيرا واضحا لمحاورة « فيدون » ، وذلك في ما يصفه ابن سينا من هبوط النفس الى « الخراب البلقع » ، وتحررها اخيرا من اسار الجسد بالموفة .

يشبته ابن سينا نفوس البشر بجماعة من الطير وقعت في شرك نصبه لها الصيادون ، ثم وضعوها في قفص احكموا اقفاله . لكن هذه الطيور تأبي الاستسلام لهذا الصير وتحاول الافلات . فينجح عدد قليل منها بالافلات وفي ارجلها بقايا من الاصفاد التي قيدت بها . اما الطبور الباقية فتمكث زمنا في الاسر ، لكنها تنجو آخر الامر بمساعدة رفاق لها وتنشد جميعها الخلاص والامن بالتوجه الى قمة « جبل الله » ذي الطبقات الثماني . وعندما تبلغُ الطبقة السابعة تحط في وسط مراع خضر وانهار جارية ، لتأخذ نصيبا من الراحة . لكنها لا تلبث أن يستحثها أحساس ملح بضرورة مواصلة السير ، فتتجه نحو الطبقة الثامنة . وهناك تلتقي بنوع من الطيور لم يسبق لها ان شاهدت نظيره جمالا وظرفا وانسا ، فلا تزال أواصر الصداقة تتوثق بينها ، حتى تقبل الطيور المضيفة باصطحاب ضيوفها بسرور الى مدينة ٥ الملك الاعظم » حيث تلقى بأحمالها الثقيلة . لكنها ما ان تقع ابصارها على وجه الملك المشرق حتى تفتن به ، ويصغى الملك الى سرد شكاويها بعطف ، ويود عليها حريتها بكاملها ، ويطلب اليها أن تمضي بسلام . فتعود وفي نفوسها اثر حى من روعة ذلك الجمال الذي يبعث في نفس صاحبه الشعور بالسعادة القصوى ؛ والاعتقاد بأنه لن يقوى مطلقا على الاخلاد الى العبش في ﴿ وادى الاحزان » الذي جاء منه اصلا .

### رسالة العشق

وعلى هذا الوتر الصوفي يضرب ابن سينا في رسالة اخرى تعالج ، بصورة خاصة ، موضوعا محببا عند المتصوفة هو العثيق ، وقعد جعلها المؤلف في سبعة فصول مستأنسا ، على ما يبدو ، بنظام الرمزية الافلاطونية ، فتوقف في الفصول الثلاثة الأولى عند طبيعة العثيق العامة في الموجودات ، باعتبار ان العثيق هو الحافز الى السعي وراء الخير والحفاظ عليه ، والى نبذ المدم والوجود المادي باي ثمن ١٧٠ ، فاننا حتى في ادنى درجات الوجود المادي نصادف حافزا غريزيا لا يمكن تمييزه عن العثيق ، هو السبب في بروزه الى حيز الوجود ١٧١ ، وهذا الحافز يتجلى في المادة الاولى من خلال سعيها وراء الصورة وحرصها على اكتسابها ، ولذلك نلاحظ انه حالما تنفصل المادة عن صورة ما ، تبدأ فورا في اكتساب صورة اخرى ، وذلك تفاديا لشقاء العدم اللدى يهدد دوما كيانها .

ونلاحظ في المراتب العليا من حياة النبات والحيوان ، ان جميع القوى في اللدات الحية تتجه بنشاطها نحو اداء عمل او اتمام وظيفة تتحقق بدافع من هذا العشق الغربزي نفسه ؛ لان امثال هذه المهام جميعها متجهة نحو حفظ نوع النبات والحيوان وتكاثر افرادهما . ونزوة العشق هذه هي في الحيوان عمياء وقاهرة ، بينما هي في الانسان ذات قدرة على التمييز تجعلها العبق لحافز اسمى ، من الفضيلة او الجاه او الثروة . اسا التجلي العقلي الحق المنشق الانساني فيبرز في عشق الصور المجردة . وهذا النوع من العشق خاص « بالنفس الالهية » ، وكذلك بالعقول المفارقة ، او الملائكة . واسمى موضوع لهذا العشق هو الله س الخير الاسمى ، والسلي سبقست تسميته « بالملك الاعظم » . وهو الذي بحكم رحمته الفائقة ببادل عبده هذا العشق ١٩٠١ .

# قصة حي بن يقظان

والحلقة الثالثة من سلسلة الرسائل الصوفية هي « قصة حي بن يقظان » ، التي اصبحت في التراث الفلسفي الصوفي مثالا « للمتوحد » . هذه القصة تصف اغراض النفس في ما وراء الحياة الدنيا ، باسلوب مجازي رمزي . فحي ، في هذه القصة ، متصوف جو ال يضرب في اصقاع الارض ، تحقيقا لوصية تلقاها من والده ، خلاصتها دعوة الى النفس المكبلة بقيود المعالم ، لان تتحول عن لذات الجسد البالية ، وتتجه بأنظارها نحو المصدر

الاقصى للجمال والنور ، الذي يحجبه فرط بربقه عن البصر ، فكان جماله حجاب يخفي جماله ، كما يقول ، فهو نظير الشمس التي تتجلى بتمامها فقط عند الفروب ۱۷۲ ، فلا يمكن ان ترى الا حينذاك ، بما هي عليه من روعة الاشراق . ويفدق ذلك « الملك » على الرغم من تماليه ، جماله وجلاله على من دونه ، ويمنحهم نعمة الاتصال به ؛ انه فائق الرحمة والصلاح ، وكل مسن يتيسر له ان يرمق جماله ، لا يقوى بعد ذلك على احتمال مفارقته .

والملاحظ في هذه القصة الرمزية ، ان التشبيه بالنور ، وهـ و النهج المفضل في الافلاطونية الجديدة وفي التصوف ، قد استخدم للتمثيل على مذهب الانبثاق. فعقولة الخير كاحدى خواص الوجود الاسمى، والذي اسرف ابن سينا في تعظيمه في مؤلفاته الماورائية، تنحط ههنا بعض الشيء عن مقولة الجمال الذي هو المحور الاساسي في المحاولات الصوفية النظرية لوصف الحقيقة التي تأبى الوصف وصفا مجازيا ، والتي اليها تتوق النفس ابدا . هذا النزوع الذي يدفع النفس لالتعاس الاتحاد بهذه الحقيقة بشبته هنا بالمشيق البشرى .

والى هذا التصور النوراني ، في قصة حي ، الذي يتحدر في الراجع من اصل هرمسي غنوصي ١٧٤ ، ينبغي ان يضاف الرمز الى الشرق الذي لا يقل عنه غنى ، والذي يعتبر الشرق مبعث النور والغرب موطن الظلام . فمرشد «حي » في القصة ، يرسم بالوان زاهية مجد الشرق ، حيث النفس ـ وهي ذلك «النريب» في «بيداء» عالم الكون والفساد ــ تجد انمتاقها او خلاصها ، وبدعو حيا الى ان ينبذ هذا العالم ، وان « يتبعه اذا شاء » .

## الاشارات والتنبيهات

و فلسفة أبن سينا « المشرقية » تنجلى ... الى جانب هذه القصص الرمزية .. في كتاب « الإشارات والتنبيهات » ، وفي مقاطع من كتابه المفقود « الإنصاف » الذي علق به على كتاب « الأولوجيا » المنحول لارسطوطاليس ، فغي الكتا بالاول يتجلى فكر ابن سينا ناضجا ، اكثر منه في اي من كتبه التي وصلت الينا . بل انالمصطلح الذي عبر به عن تفكيره يختلف بعض الشيء عن التعبير المتعارف في كتاب « الشفاء » وسائر مؤلفاته المسائية ، اصالحتوى ، فلا يختلف اساسا عنه في مؤلفاته الاخيرة ، الا بما اضافه اليه . وعلى ذلك ، ففيه مباحث في المنطق ، والطبيعة ، وما بعد الطبيعة ؛ مع ملحق وعلى ذلك ، نفيه مباحث في المنطق ، والطبيعة ، وما بعد الطبيعة ؛ مع ملحق يعالج حال النفس بعد مفارقة الجسد ، ومصيرها بعد الموت ، ومقامات

### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيغتها الاسلامية

العارفين ؛ وحدوث الظواهر الخارقة للطبيعة ، نظير علم الغيب؛والعجزات ، والسحر ١٧٠ .

## النفس دائمة الوعى انداتي

ومما هـ حَدِير بالتنويه في موضوع النفس الوارد في كتاب الالالدارات » ، كلام ابن سينا في استمرار وعي النفس لذاتها ولهويتها ، في الحالات والظروف المتعاقبة التي تعر فيها ، في مراحلها المختلفة ـ من الحلم ، الى السكر ، فالى النوم . وهذا الاستمرار في الوعي باق بحيث لو فرض ان النفس علقت في الهواء منذ خلقها ، دون ان يكون لها أية صلة بالجسد او بالعالم الخارجي ، « لوجدتها قسد غفلت عن كل شيء الا عسن ثبوت اتبتها » ١٧١ . وفي هذه الحالة من الوعي الذاتي تدرك النفس وجودها وهويتها مباشرة بلا وسطاء ؛ ذلك لان هذا الوعي الذاتي انما يتم لها ، ليس عن طريق الحس او اي شيء مقترن بالحس، نظير الحركة الجسدية او الانفعال بأنواعه بل ان النفس ـ خلافا لذلك ـ هي المحور لكل ما يقترن بها من افعال حيوية وادراكية ، وهي لذلك متقدمة على هذه الافعال تقدما منطقيا . ومن هنا كان « هذا الجوهر فيك واحدا ، بل هو انت عند التحقيق » ، ولكنه يتجلى باشكال متنوعة به الوظائف الجسد التي تشهد على وجوده ١٧٧ .

# ین ابن سینا ودیکارت

ولقد اشار العديد من الباحثين الى الشبه ما بين هذا المفهوم لهوية النفس ووحدتها ، ومفهوم « الكوجيتو » الديكارتي . بل ان بعض المتحمسين لهذا الراي قد جزموا بوجود صلة تاريخية بين ديكارت وابن سينا ١٧٨ . ومهما يكن من امر هذا الشبه ، فان اصله الارسطوطالي والافلوطيني لا يقبل الشك . فارسطوطاليس وافلوطين كلاهما سبق لهما أن اكدا على وحسدة النفس وهويتها ، وعلى ان تغير ظواهرها بتنوع وظائفها ودوافعها وادراكاتها الداخلية والخارجية ، انما هو امر عرضي محض ، وهذا واضح بصورة خاصة في الشروح العربية لاقسام من «تاسوعات» افلوطين عرفت «باتولوجيا ارسطو » ، حيث ينسب هذا التنوع الى اقتران النفس بالجسد ١١٩١ . فالكثرة اصلا من صفات الجسد ، اما الوحدة فخاصة بالنفس . ولما كانت النفس في حياتها الارضية بحاجة ماسة الى الجسد الذي هو التها ، فقد دخل عليها التعدد بحكم تنوع وظائف الجسد وتعدد قواه ، الامر الذي لا بد

منه من اجل انجاز اعماله وتحقيق ذاتيته ١٨٠ . لكنها لا تفقد \_ بحكم ذلك \_ الوحدة ، وهي طابعها الخاص ،

### دور العرفة الحسية

وفي كتاب « الآشارات » توكيد خاص على مسالة المعرفة الحدسية ، كما يشهد على ذلك بحثه في الوعي الداتي. نقد وصف فيه الفكر الاستدلالي بأنه السبيل الذي يوصلنا الى معارف كنا نجهلها ، وذلك بطريق غير مباشر (من خلال الحد الاوسط او ما هو من قبيله ) . اما الفكر الحدسي ، فقسه وصفه بأنه ادراك مبساشر للحد الاوسط ، سواء سبقه إعمال فكرة ام لا ، ولملاقته بالمقدمة الصغرى والمقدمة الكبرى في القياس ١٨١ ، وقوة الحدس هذه تختلف من شخص الى آخر كما تختلف فيهم قوة التفكير . وحد تها مرتبطة آخر الامر بالقدرة على استيماب الصور المعقولة التي هي الموضوع للمعرفة .

أن لهذه الصور المقلية الكامنة في الجزئيات المحسوسة ، قبل ان تدرك بعملية التجريد ، حيزا ما وراء هذا المالم ، هو المقل الفمال . ولما كان هذا المقل مفارقا كليا للجسد ، كان ادراكه غير قابل لما تتمرض له القوى الدنيا ، مثل الذاكرة والخيال والوهم ، من تفير وانحلال . فكل ما تغمله هذه القوى هو انها تجرد « الصور الهيولانية » من ملابساتها المادية ، وتخزنها الى ان تستدعيها احدى القوى المدركة ، أي الذاكرة او الخيال أو التفكير ، ثم ان المقل الفعال الذي هو بمثابة مستودع لهذه الصور ، يفيض الاشكال المادية المناسبة على النفس ، عندما تصبح مستعدة لقبولها على الوجه الذي تقدم وصفه .

# دور المقل الفمال

وهذا النمط من الكشف الفكري الذي يوصف بأنه فيض من المقل الفعال والنفوس ، وقد يفهم على أنه ضرب من الاتصال بين المقل الفعال والنفوس الفردية التي تنشق عفها الاتصال ١٨٢ . والقوة الاخيرة التي تنبثق عنها هذه المعلية في الانسان يدعوها ابن سينا بالمقل الهيولاني ، ويجعل نسبته الى المقل الفعال كنسبة الله المقل الفعال كنسبة الله المحردة الى الصورة المطلقة ، او نسبة حالسة الاستعداد الى الفعل المحض ، اما « القوة القريبة » فهي عنده المقل بالملكة ، لكنه يختلف عن الهيولاني ، بأنه باشر الفعل جزئيا بدافع من النفس ، وقسد

### الباب الرابع : تكامل الافلاطونية الجديدة بصيفتها الاسلامية

حولت وجهها شطر « مصدر الاشراق » ١٨٢ ، الذي هو العقل الفعال . وعندما تبلغ النفس هذه المرتبة تكون قد تجاوزت عالم الكون والفساد ، واستهلت حياتها الثانية ، حيث تحظى بالغبطة القصوى ، التي تقوم على المبدأ آلاول ، والاستفراق في التأمل فيه ، وهو الذي ينعم ابدا بغبطة التأمل الذاتي الذي لا ينقطع ١٨٤ . وألعقل الفعال ، لما كان منبثقا من المبدأ الاول ، فمكانه من هذا السياق لا يعدو حلقة دنيا في سلسلة الكائنات التي تصل الانسان بصانعه وغايته القصوى .

## حواشي الباب الرابع

- ۱۳۱ ماعد ، طبقات الامم ، ص ۹۳ ، وابن ابي اصبيعة ، عيون الانباد ، ج۲ ، ص ۱۳۱ .
  - ٢ عيون الانباء ، ج٢ ، ص ١٣٤ .
- ٢ ابن خلكان ، وفيات الاعيان ، ج) ، ص ٢٥٢ ، وفي تاريخ حكماء الاسلام البيهشي (س٣٥)
   انه مات مينة شنيعة في طريقه الى عسقلان .
  - عيون الإنباء ، ج٢ ، ص ١٣٤ الخ .
    - ه في الإصل : ومسقها .
- ٦ ابن ابي اصبيمة ، عيون الانباء ، ج٢ ، ص ١٣٥ ، القفطي، تاريخ الحكماء ، ص ٢٧٧ .
  - ۷ انظر اعلاه ص ۱۰۹ .
- ۸ القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ۲۷۸ وما بعد ، وابن ابي اصيبعة ، عيون الاتباء ، ج۲ ،
   س ۱۲۰ .
  - ٩ عيون الانباء ، ج٢ ، ص ١٣٨ ، وتاريخ الحكماء ، ص ٢٧٩ ،
    - ١٠ اياصوفيا ، المخطوط رقم ٨٣٩) ٠
    - ۱۱ حرره و، کوتش ، بیروت ۱۹۹۰ .
      - ۱۲ صاعد ، طبقات الامم ، ص ۵۳ .
- Alfarabius de Platonie Philosophia, ed. and transl. Rosenthal 17 and Walzer; English transl. by Mahdi in Alfarabis Philosophy of Plato and Aristotle.
- Alfarabus Compendium Legum Platonis (ed. and trans. Gabrieli) p. 43
  - الفارابي ، فلسفة ارسطوطاليس ، تحقيق محسن مهدي ، بيروت ١٩٦١ .
    - ١٦ فلسفة ارسطوطاليس ، ص ٥٥ وما بعد ،
      - ١٧ قلسفة ارسطوطاليس ، ص ١٧ .
- ۱۸ لم يرد بين كتب ارسطوطاليس كتاب بهذا المنوان ، لا في جدول ديوجينس الرئيوس ، ولا في الجدول الذي البته القفطي في كتابه ، تاريخ الحكماء ، ص ٢٢ .
- ۱۹ هو مؤلف مشائي ، ويقع في مقالين ، على ان النص اليوناني الحالي مترجم عن ترجمة لاينية وسيطة لترجمة عربية عن اليونانية منسوبة الى اسحق بن حنين ، راجع النسخة التي حققها عبد الرحمن بدوى ، القاهرة ١٩٥٤ ،

- فلسفة ارسطوطاليس ، ص ١٢٢ ٠ ۲.
  - المرجع نفسه ) ص ١٢٦ ٠ \* 1

\*\*

- احصاء الملوم ؛ ص ٣} وما بعد . المصدر تقسه ، من ٨٥ وما بعد ، 22
- ان لفظة نطق بالعربية تقابل لفظة « Loges » باليونانية وتحمل مثلها هذه الدلالة 11 المزدوجة (الكلام والمنطق) .
  - احصاء العلوم ، ص ٦٤ 10
  - المندر تقبه ) ص ٦٣ وما بعد -17
  - الصدر تقيه ، ص ١٨ وما بعد . 17
- في ما يصبح ولا يصبح من علم احكام النجوم ، انظر : مجموع رسائل الفارابي ، ص ٧٦ -14
  - في ما يمنح ولا يمنح ، ص ٨٦ ٠ 11
  - المصدر نفسه ، ص ۸۸ وما بعد ، ۲.
    - انظر املاه ، حاشية ١٨ . 21
    - احصاد العلوم 6 من ١٠٠ . 71
  - الجمع بين رأيي الحكيمين ، ص ١٠١ ، ١٠٥ ، وفي أماكن متفرقة . TT
    - احصاء العلوم ، ص ١٠٧ . 71
    - المصفر نفسه ، ص ۱۱۱ وما بعد ، T.
      - انظر اعلاه ، من هه ، 77
- Fakhry, «Reconciliation of Plato and Aristotle», Journal of the : El \*\* History of Ideas, XXVI (1965), p. 469-78.
  - انظر املاه ، من مح . TA
  - المدينة الفاضلة ، ص ٢٣ وما بعد . T٦
    - الصدر نفسه ، ص ٢٦ وما يمد . ٤.
    - الصدر نفسه ؛ ص ٣٢ وما بعد . ٤١
      - المسدر نفسه ، ص ۲۲ . 13
        - انظر اعلاہ ؛ من ] ہ . "
  - انظر اعلاه ، ص ٢٦ . النص الانكليزي . "
    - المدينة الفاضلة ، من ٢٨ . 10

```
٢) المسلر نفسه ، س }} وما بعد .
٧) المسلر نفسه ، ص ٩) ، ١٠ وما بعد .
٨) يريد قرة الخيال .
٩) المدينة الفاضلة ، ص ه٧ وما بعد .
.ه المسلر نفسه ، ص ٧٨ .
١) المسلر نفسه ، ص ٨٢ .
٢ه المسلر نفسه ، ص ٨٣ .
```

وما يعد ،
 المنفر نفسه ، من ١٩ ،

٦٠ المسترنفسة ٤ ص ٢٠ ٠

٧٥ الصدر تقييه ) إس ٢٣ وما يعد ،

٨٥ الصدر نقسه ، ص ٢٥ وما بعد .

٩٥ الصدر تقسه ) ص ٢٣ وما يعد ،

٦٠ المصدر نفسه ، ص ٣٥ ٠

11

Met., XII, 1074b 35.

۲۲ رسالة في العقل ، ص ۲۰ ، انظر ايضا : السياسة المدنية ، ص ۲ و ۷ ، وايضا ، في اثبات المفارقات ، ص ۸ .

٦٣ الدينة الفاصلة ، ص ٨٥ ، وتحصيل السمادة ، ص ٢ وما بعد .

٦٤ تحصيل السعادة ) ص ٨ وما بعد .

٦٥ المسدر نقسه ، ص ٢٢ وما بعد .

٦٦ المسترنفية ، ص ٢٩ .

٦٧ الدينة الفاضلة ، ص ٩٦ وما يعد .

 الدينة الفاضلة ، ص ١٠٥ وما بعد ، قابل : تعصيل السمادة ص )] - ٥) حيث يوضع القارابي أنها المناقب التي اشترطها افلاطون في كتاب الجمهورية .

٦٩ الرجع السابق ، ص ١٣٢ وما بعد .

٠ ١٤٢ . فصول المدنى ، ص ١٤٢ .

Republic IV. 432.

YI

٧٢ الدينة الفاصلة ، ص ١٣٢ .

٧٣ - قصول المدني ، ص ١٤٦ -

٧٤ المدينة الفاضلة ، ص ١٣٢ .

- ه ۷ المصدر السابق ، ص ۱۳۲ وما بعد .
- ٧٦ المدينة الفاضلة . ص ١٠٩ وما بعد ، والسياسة المدنية ، ص ٧٥ وما بعد .
- - ٧٨ الدينة الفاضلة ، ص ١١٤ وما بعد ٠
    - ٧١ المدرنفسة ؛ ص ١١٨ ٠
      - ٨٠ الصدرنفيه٠
    - ٨١ القفطي ، تاريخ الحكماء ، من ١٦] .
- Bacon, Opus Majus I. 55f; cf. Afnan, Avicenna, p. 57-75
  - ۸۲ انظر ادناه ، س ۲۰۴ وما بعد ۰
- Afnan, Avicenna, p. 57-75 : ثابل : ١٨٤ م ١٣٠ ٨١٨ ١٨ التنظي ، اربخ الحكماء ، ص ١٣٠ ١٨ ، ثابل :
  - ٨٥ القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ١٣] .
- Afnan, Avicenna, p. 77 f. : انظر
- Afnan, Aviconna, p. 81.
  - ٨٨ آياسوئيا ) مخطوط رتم ٨٣٢) .

۸1

- Anawati, Essai de bibliographie avicennienne
- . ۱ وجدول الراجع في آخر الكتاب Mehren, Traités mystiques d'Aviconne
  - ١١ القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ١٨] .
- ۱۲ ان « كتاب الحكمة المشرقية ، كان وما بزال موضوع نزاع شديد بين العلماء . فهنالك كتاب مخطوط بهذا العنوان . ( انظر آياموفيا ، مخطوط رقم ۲٬۰۳ ، واكسفورد ، بركوك رقم ۱۸۱۳ ) كته لا يختلف كثيرا في مادته وتبويبه عن سائر مؤلفاته التقليدية .
- ۱۳ البیهتی ، منتخب صوان الحکمة ، ص ۱۰ ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ۱ الفضل ، تاریخ الحکماء ، ص ۱۳ ، .
- ١٢ كشف الظنون ، ج٣ ، ص ١٨ . يشار الى الفارايي في المسادر العربية بـ ١ الملـم الكاني » مقارنة له بارسطو الذي هو مندهم ١ الملم الأول » .
  - ٩٥ انظر اعلاه ، حائبية ٩٢ .
  - ٩٦ ابن سينا ، منطق المشرقيين ، ص ٢ وما بعد .
    - ١٧ ابن سبنا ، كتاب النجاة ، ص. ٦٠ وما بعد .
- Anal Post. I, 13 : تابل لارسطو: ٨٨

- ابن سينا ، كتاب النجاة ، ص ٦ . 11
  - الصدر نفسه ) ص ۷۲ ، 1 . .
- الرسم يختلف عن النمريف (او الحد) في انه يقوم على صفات مرضية في المعدود ، في 1 - 1 حين أن التعريف (أو الحد) يقوم على الخصائص الذاتية فيه .
  - ابن سينا ، كتاب النجاة ، ص ٧٨ . 1-1
    - الصدر تقسه ) ص ۸۹ وما بعد . 1-1
      - المندر نفسه ، ص ۸۸ ، 1.1
- ابن سينا ، كتاب النجاة ، ص ١٠٠ ، ان النفوس السماوية تبعث الحركة الجزئية لكل 1.0 من الكواكب السيارة بقمل صادر عن روية ، لذلك وصفت هذه الحركات بانها ارادية ، تمييزا لتلك النفوس عن سائر القوى الطبيعية او القسرية .
  - المندر تقسه ، ص ١٠٢ ٠ 1.1
  - الصدر نفسه ، ص ۱۰۲ رما بعد ، 1.4
- Aristotle, Physics, III 201a 10 المسدر نفسه ، ص ١٠٥ ، قابل : 1 . A
  - ابن سينا ، كتاب النجاة ، ص ١٠٥ . 1.1
    - المصدر نفسه ، ص ١٠٩ . 11.

117

117

- يمنى التحرك الى املى أو الى أسفل ، 111
- ابن سينا ، كتاب النجاة ، ص ) ١١ وما بعد . 111
  - المسدر تقسمه ) ص ۱۵۰ وما يمد . المسدر تفسه ، ص ١٥٠ وما يعد -116
  - المسدر نفسه ، ص ۱۵۸ رما بعد ، و : 110

Rahman, Avicenna's Psychology, p. 34 f.

#### De Anima II, 422b 25

- ابن سينا ، كتاب النجاة ، ص ١٦٣ ، قارن ( الخيال الفروي ) في كتاب النفس لارسطر 117 ١٣ ) ٣٤]أه . ويفترض ارسطو ضمنا وحدة الخيال والحس المسترك في كتاب النفس ٣ ، ٢٩} أحبث يقول : ( أن الخيال ( فنطاسيا ) هو حركة ناجمة عن فعل القوة الحاسة » التي يدعوها في كتاب الذكر والتذكر (٥٠) [١٢] الحس المُسترك ، وأصفا له هنا بأنه د تُوة الإحساس الرئيسية » .
  - ابن سينا ، كتاب النجاة ، ص ١٦٤ . 114
    - المصدر تفسه ) ص ١٦١ ٠ 111

راجع:

- المصدر نقسه ، ص ١٦٠ -11.
- المندر نفسه ، ص ١٦٧ . 111
- ابن سينا ، الاشارات والتنبيهات ، ص ٣٧٠ . 111

- ۱۲۳ این سینا ، کتاب النجاة ، ص ۱۲۸ ۰
- ١٢٤ ابن سينا ، احوال النفس ، ص ١١٤ وما بعد ،
  - ١٢٥ المندر تقيم ) من ١١٨ وما بعد ،
    - 1٢٦ الصفرنفية ، ص ١٢٣ -
    - ۱۲۷ الصدرنفسه، ص ۱۲۵۰
    - ١٢٨ الصدرنفسة ، ص ١٢٥ الم ،
      - ١٢٩ الصدر نفسه ، ص ١٣٠٠
      - ۱۲۰ قارن النجاة ، ص ۲۹۳ .
  - ۱۳۱ ابن سينا ، احوال النفس ، ص ۱۳۹ -
    - ۱۳۲ المصدرنفسه ، ص ۱۲۵ .
    - ۱۲۲ المصدرنفسه، ص۱۳۸۰
  - ١٣٤ ابن سينا ، كتاب الشفاء (الالهيات) ، ص ] ٠
    - ۱۲۵ الصدر نفسه ، س ۷ وما بعد ،
- ۱۳۱ المصدر نفسه ، ص ۱۳ ۰ ۱۳۷ ابن سینا ، کتاب الشفاه ، ص ۱۱ ، قابل : الفارابی اعلاه ص ۱۲۰ ، ان البحث فی
- أوألل البرهان وارد في تسم مستقل من مؤلف ارسطر « ما بعد الطبيعة » هو الكتاب الرابع ، على انه في الكتاب الاول منه ( I 983a-1 ) وفي الكتاب الرابع (IV, 1003a-201) لا يذكر بونسوح صلته بعلم ما بعد الطبيعة .
  - ۱۲۸ المسترنفسه، ص۲۲،۳۲۰
- ١٣٩ حلاا الرأي نسبه الاشعري الى النظام (ت ه)٨) ، وهو مفكر طبيعي صبن مفكري القرن الناسع.) انظر الاشعري ؛ مقالات الاسلاميين ؛ ص ٣ و } .
  - ١٤٠ ابن سينا ، كتاب الشفاء ، ص ٨٣ وما بعد .
    - ١٤١ المسدر تقسم ٤ من ١٨١ وما يعد ه
      - ١٤٢ المصدر نفسه ، ص ٢٦١ .
      - ١٤٣ المستر تفسه ، ص ٢٦٤ .
      - ))) المصدرنفسة، ص ٢٦٦،
    - ١٤٥ ابن سينا ، كتاب النجاة ، ص ٢١٣ .
    - ١٤٦ ابن سينا ، كتاب الشفاء ، ص ٢٧٨ .
      - ٧}١ المسدر نفسه ، ص ٢٨٢ .
      - ۱۲۸ المسترنفسه، ص ۲۹۰،
      - ١٤٦ المسفر نفسه ، ص ٢٩٣ .

- . 10 المعدر نفسه ) ص 10
  - ١٥١ المصدر السابق .

Met, XII, 1072b 14

۱۵۲ انظر ارسطو،

- ١٥٤ ابن سينا ، كتاب الشفاء ، ص ٢٢٧ وما بعد ، وكتاب النجاة ، ص ٢٣٥ وما بعد .
  - ١٥٤ ابن سينا ، كتاب الشفاد ، ص ٢٣١ .
    - ١٥٥ المصدر تفسه ، ص ٢١١٠
    - ١٥٦ المصدر البابق ؛ ص ٢٥٦ .
- ۱۵۷ ابن سينا ، كتاب الشفاء ، ص ١٢/٨٠ . ليما بعد ، يذكر الؤلف انه ه ولا برهان عليه ، با لمسعد الملاكود، بل هو البرهان عليه ، يا المسعد الملاكود، بل هو البرهان على الشيء ، وهذا القول مخالف : اولا ، للعجاولة التي قام بها لاجاته بالدليل ، كتاب مر معنا منذ قبل ، وقابا ، للرأي الذي اوردناه قبل ذلك ، وهو ان وجود ه واجب الوجود » ليم هو المؤضوع الخاص بعلم ما بعد الطبيعة ، بل هو « مطلوب » فيه ، اذ المدا الإبات يتصل بعلم ما بعد الطبيعة ، كل هو آخر . والمستو نفسه ، من ٢ ، وقارن ادناه نقد ابن رشد .
  - ١٥٨ ابن سينا ، كتاب الشفاء ، ص ١٥٨ .
    - ١٥٩ الصدر نفسه ) ص ٢٠٥ وما بعد ،
      - ١٦٠ المدرنفية ، ص ٢٥٦ .
      - ۱٦١ المصدر تقبه ، ص ۲۰۸ .

Met. XII, 1074b 24.

- 177 راجع:
- ١٦٢ ابن سينا ، كتاب الشفاء ، ص ٢٦٠ .
  - ١٦٤ الصفرنفية، ص ٢٨٠.
  - ١٦٥ المبدر نفسه ، من ٢٠٦ .
  - ١٦٦ الصدر نفيه ، ص ١٠ .
- Mehren, Traités mystiques d'Avicenne. : انظر : ۱۹۷
- Mehren, Traités mystiques d'Avicenne, p. 42-48 : انظر ۱٦٨
- Mehren, Traités mystiques d'Avicenne, p. 1-27 : انظر : ۱۲۹
  - ١٧٠ المرجم نفسه ، ص ٢ ٠
  - ١٧١ الرجع نفسه ، ص ٦ .
- Mehren, Traités mystiques d'Avicenne, p. 26. : انظر ۱۷۲
  - ۱۷۲ المرجم نفسه ، ص ۲۱ ،
    - ۱۷۴ انظر:

Corbin, Avicenne et le récit visionnaire, Tome I, p. 19 f. et Passim.

- ۱۷۵ ابن سينا ؛ الاشارات والتنبيهات ؛ القسم الرابع ؛ من ۸۸۲ وما بعد ؛ تابل : ق الفعل والانسال .
  - ١٧٦ المصدر نفسه ، القسم الثاني ، ص ٣٢٠ -
- ۱۷۷ ابن سينا ، الاشارات والتنبيهات ، القسم الثاني ، ص ٣٣٦ ، قابل : كتاب الشفاء ، الطبيعة القسم الاول ، ص ٢٨١ .
- Fnriani, «Avicenna e il cogito ergo, sum di Cartesio», Islamica, انظر مثلا ۱۷۸ vol. 3 (1927) p. 53 f.
  - ۱۷۹ انظر املاه ص ۲3 ۰
- Henry, Plotini Opera, II. 63 f; Aristotle, De Anima I. 411a-24 f.
  - ١٨٠ بدوي ، ارسطو عند العرب ، الجزء الاول ، ص ١٥٠ .
  - ١٨١ ابن سينا ، كتاب الاشارات القسم الثاني ، ص ٣٦٨ وما بعد .
    - ۱۸۲ الصدر نفسه ، القسم الثاني ، ص ۲۷۰ .
    - ١٨٢ المسعر نفسه ، ص ٢٧٧ ، والقسم البالث ، ص ١٧٤ .
  - ١٨٤ المصدر نفسه ) القسم الرابع ، ص ٧٨٢ وما بعد ، و ص ٨١٠ وما بعد .

البّابُ الخامِسْ

الفيرثا خوريته الطبرية وتعيم الكاوم الفليسفية

# **ال**فَصِّل الأول

## الفلغت كالمنبيتة للتبيكيت

#### الفيثاغورية والروحانية الشرقية .

كان اهتمام العرب بالملهب الفيثاغوري النتيجية المباشرة للمؤتسرات الاسكندرانية والاغريقية التي سبق لنا بسطها ١ . فقد كان هاجس التوحيد عاملا فعالا في تزايد اقبال المفكريين المسلمين على الاقتباس مين فلسفة الفيثاغوريين في العسدد لانها خصت « الاول » ؛ شأن الافلاطونية الجديدة ؛ بعقام بارز عند ذروة الوجود . كذلك الاهتمام بالرياضيات والفلك والتنجيم من جهة ، والاستفراق في قضايا الاخلاق والدين من جهة اخرى ؛ قد اسهما في نشر الفلسفة الفيثاغورية في الاوساط الفلسفية ، حتى ان التناسخ ، وهو أجرا فكرة في المذهب الفيثاغوري ، اقبل على اعتناقه فيلسوف بسارز مثل الرازى .

وعلى العموم نقد ترك هذا المزيج الغريد من الصوفية والعلم ، الله عن المدي تميز به المذهب الفيراني ، اثرا حاسما في جانب كبير من الفكر الاسلامي الذي وقع تحت تأثير الفكر اليوناني والهيليني ، وهذا المزيج ارضى تلك الثنائية في الفكر الاسلامي التي تنازعتها المؤثرات اليونانية والشرقية ، وأنار السبل الى الحل الموفق للمشادة الفكرية الروحية التي نجمت عن تلك الثنائية .

#### تفكك الخلافة العباسية

وفضلا عن ذلك ، فان النزعة الباطنيسة النسي تميزت بها الفلسفة الفيثاغورية ، انسجمت مع الميل الشرقي الى اعتزال العالم ، ومسع الرغبسة الملحة في التماس السلاسة في معقل النفس الداخلي ، ابان تلسك الفنسرة الحافلة بالانتفاضات السياسية والاجتماعية الخطيرة . فالقرن العاشر \_ كما معنا \_ لم يشهد فقط اروع الانجازات الفكرية والعلمية في تاريخ الاسلام، بل قد عرف \_ الى ذلك \_ الانهيار التعريجي اللي أنتاب الوحدة السياسية بل قد عرف \_ الى ذلك \_ الانهيار التعريجي اللي أنتاب الوحدة السياسية

#### الباب الخامس: الفيثاغورية الجديدة وتسميم العلوم الفلسفية

في الامبراطورية الاسلامية ، وانحسار البهاء الذي تميز به عهد خلفاء بغداد الاولين . فاذا بدلك الملك المترامي الاطراف ، الذي كان يخضع لسلطان خليفة واحد تسري احكامه من نهر السند الى المحيط الاطلسي ، قد تفكك خليفة واحد تسري احكامه من نهر السند الى المحيط الاطلسي ، قد تفكك الى ولايات صغيرة يحكمها امراء مختلفون ، هم : الصفاريون في فارس ( ١٩٧٨ - ١٩٧٩ ) ، والسامانيون في ما وراء النهر وفارس ( ١٩٧٨ - ١٩٧٩ ) ، والبويهيون ( في الفراق وغربي فارس ) ( ١٩٤٦ - ١١٥٥ ) ، وهم الذين ضمنوا لاول مسرة في تاريخ الاسلام سيطرة المنصر الشيعي ، ثم السلاجقة الاتراك ( ١٠٥٥ سمة الماريخ المسلوبية سنة ١٩٠٦ ) ، اما مصر والاندلس ، فقد نجحت القيام الحملات الصليبية سنة ١٠٩٦ ، ، اما مصر والاندلس ، فقد نجحت الحركات المارضة لسلطة بغداد نجاحا مكن من قيام سلطتين متنافستين هما الخلافة الفاطمية في مصر ( ١٠٩١ – ١١٧١) ، والاموية في الاندلس ( ١٠٩١ – ١٠١١).

#### اخوان الصفاء

نشأت في عهد البوبهيين وفي مدينة البصرة جمعية فلسفية دينية سرية دما مؤسسوها انفسهم لا اخسوان الصفاء » . وكان انطلاقها من صفوف الاسماعيلية ، وهم فريق من غلاة الشيعة ، كانوا قد نشطوا في نشر دعايتهم السياسية سرا منذ وفاة امامهم اسماعيل ( بن جعفر الصادق ) سنة ٧٦٠ ، فاستانف لا الاخوان » الدعاية السرية لهذا النشاط السياسي الذي رعاه الاسماعيليون الاولون ، ولا سيما دعاة القرامطة ٢ ، ولكنهم بعثوا فيه روحا جديدا من العلم والفلسفة .

واستناداً الى رواية السجستاني في « صوان الحكمة » (القرن الماشر) . وهي اقدم ما بلغنا عن « الاخوان » في المصادر العربية ، والاصل اللي اعتمده المرخون اللاحقون ؛ يمكن القول ان عمدة الجمعية العاملة ، التي وضعست اثنتين وخمسين رسالة ، فضلا عن « رسالة جامعة » ، كانت تتألف من ابي سليمان البستي (المروف بالمقدسي) ، وابي الحسن الزنجاني ، وابي احمد النهرجوري (الملقب بالمهرجانسي) ، والموفي ، وزيد بن رفاعسة ، ويقسول السجستاني ان هؤلاء الخمسة الفوا « جماعة من العلماء اجتمعوا ووضعوا رسائل اخوان الصغاء » وان « الفاظ هذا الكتاب للمقدسي » » .

### رسائل الاخوان

وهذه الرسائل تؤلف بجملتها موسوعة للملوم الفلسفية التي شاعبت ٣٢٦

#### القصل الاول: الفلسفة صنيعة السياسة

بين العرب في القرن العاشر ، وقد شغلت منها العلوم الرياضية والفلكية مقام الصدارة . ولم يمض على ظهورها ردح من الزمن حتى انتشرت في العالم الاسلامي باجمعه . فقد ورد ان الذي استقدمها من الشرق وادخلها الاندلس، في جملة من الؤلفات العربية واليونانية الاخرى ، انما هو الفلكي الاندلسي المحروف بالمجريطي (ت ١٠٠٨) ١ .

اما نشأة هذه الجمعية واغراضها السياسية ... الدينية فبالامكان استخلاصها من الرسالة الرابعة والاربعين « في بيان اعتقاد اخوان الصغاء » حيث ورد ان الاخوان جماعة من الساعين في طلب الحق ، يؤلف بينهم احتقار الدنيا ، ونبذ بهارجها ، وتفانيهم في سبيل الحق مهما كان مصدره ، وان « العلم الالهي » هو غرضهم الاول .

#### مراتب الاخوان

اما النظام الذي يؤلف بينهم فقد وصفوه بانه جماعي واخوي ؛ فهم يوصون الاعضاء الجدد بان يتماسكوا في حالي الرخاء والشدة ، وبان يساعد بعضهم بعضا في الامور المادية والروحية ، وبان يتجنبوا الاختلاط بعن كان غير جدير بالاخوة . ثم أنهم يوجبون اختيار الاخوان الجدد من صفوف الفتيان « السالمي الصدور ، الراغبين في الاداب » لان عقولهم طبعة ، لا من « الشيوخ الهرمة » الذين يقاومون كل تفيير او اصلاح ٧ . ومع ذلك ، فالاخوان في نظامهم اربع مراتب تبما « لصفاء جوهر نفوسهم » .

الاولى: مرتبة المبتدئين من « ارباب ذوي الصنائع » الليسن بلغوا الخامسة عشرة من عمرهم ، واللين تميزوا بجودة الفهم وطهارة القلب ؟

والثانية : مرتبة « الرؤساء ذوي السياسات » ، وتتالف من الذين بلغوا الثلاثين من العمر ، وتعيزوا بالشفقة والرحمة والحكمة في مراعاة الاخوان وادارة الشؤون العامة ؛

والثالثة : مرتبة « الملوك ذوي السلطان » ، وتتالف من الذين بلغوا الاربعين من اصحاب الامر والنهي ، والؤيدين بالشرع الالد ، ،

والرابعة: مرتبة الولاية التي يدعى اليها الاخوان من جميع الراتب ؛ وهي الخاصة بمن بلفوا الخمسين من العمس ؛ الباب الخامس: الفيثاغورية الجديدة وتعميم العلوم الفلسفية

وتعيزوا بالتسليم و « مشاهدة الحق عيانًا » ، والقدرة على الصعود الى « ملكوت السماء » و « مجاورة الرحمان » ٨ .

#### كتمان الاسرار

ولكي تبقى اخبارهم طي الكتمان ، عمدوا الى ابلاغ اخوانهم ، حيست كانوا في البلاد ، « ان يكون لهم مجلس خاص يجتمعون فيسه في اوقسات معلومة » ، او كما ذكروا في مكان آخر ، مرة كل اثني عشر يوما ، حيث تيسر لهم ذلك ١ ، لكي يتذاكروا في مكان آخر ، مرة كل اثني عشر يوما ، حيث تيسر والطبيعة ، والفلك ؛ وبصورة خاصة في الالهيات ومسا جرى مجراها من مسائل العلم ، واوصوهم ان يكون شعارهم : « ان لا يعادوا علما من العلوم ، ولا يهجروا كتابا من الكتب ، ولا يتعصبوا على مذهب من المذاهب ، لان ( وايهم وملهبهم ) يستفرق المذاهب كلها ، ويجمع العلوم جميعها ، وذلك انه هسو النظر في جميع الموجودات باسرها ، الحسية والعقلية ، من اولها الى آخرها ، ظهرها وباطنها ، جليها وخفيها . . . من حيث هي كلها من مبدا واحد ، وعلم واحدة » واحد ، وعام واحد ، ونفس واحدة » . . .

### القصتلالشاني

## الالفنرلضات لولزياخييم والفاسنيتي في مَنهُ في والأولاق

#### محتوى رساتل الاخوان

ان رسائل « الاخوان » الاثنتين والخمسين تضم مزيجا فريدا من الاراء الفيثافورية والافلاطونية الجديدتين ، في موضوعات طبيعية رياضية . وتقوم على اساس هذه الاراء فلسفة كونية انتقائية شديدة التعقيد، يشرحها الاخوان شرحا مبسطا ، يجعلها اقرب الى فهم الجمهور من تعبير الفلاسفة المحترفين . وتقع هذه الرسائل في اربع مجموعات : الاولى تشمل الرسائل الرياضية او التعليمية ١١ ، والثالثة النفسائية العقلية ، والثالثة النفسائية العقلية ، والرابعة الناموسية الالهية والشرعية الدينية . فالاولى من الرسائل الرياضية الاربع عشرة تعنى ، كما يذكر المؤلف ، بالعدد ، فتبحث ماهيته وكميته وكيفية خواصه ١٢ . وهم يعتبرونه اداة صالحة للتدريب على التفكير الفلسفي ، ومقدمة تعهيد الطريق لدراسة المراحل المتقدمة من ذلك العلم ، فقد ذكر المؤلف : « ان علم العدد جنر العلوم الاخرى ، وعنصر الحكمة ومبدا المعار فواسطة الماتي ، ١٢ .

والرسالة الثانية تعالج موضوع الهندسة ، والثالثة الفلك ، والرابسة الموسيقى ، والخامسة الجغرافية ( التي تعتبر فرعسا من الرياضيسات ) ، والسادسة « النسب العددية والهندسية والتاليفية » ، وتعنسى السابعسة والثامنة بالصنائع النظرية والصنائع العملية ، والتاسعة باختلاف الاخسلاق والعلل الفاعلة فيها ، وتتناول العاشرة حتى الرابعة عشرة اقسام المنطسق الارسطوطالي الخمسة ، المقابلة لكتب المنطق الخمسة التي تداولها المسرب وهي : الايساغوجي ، والمقولات والعبارة والقياس والبرهان ، وهذه الرسائل تعطي لمحة سريعة جدا لمحتوى مؤلفات ارسطوطاليس المنطقية ، على انها باستثناء فصل سادسفي موضوع الشخص ١٤ ، اضافوه الى الفاظ فر فوربوس الخمسة ، مقتبسا في الفالب من الكندي ١٥ سـ لا تضيف جديدا الى تحليل

المفاهيم المنطقية المعروفة .

« والاخوان » لم يتوقفوا عند تسخير علم العسدد للاغراض العطيسة والنظرية العليا ، التي يعدف اليها موضوع الالهيات وما بعد الطبيعة ، بسل اضافوا اليه موضوعات جميع الرسائل الرياضية وشبه الرياضية ( كالتبي تعرض للاخلاقيات ، والصناعيات والمنطقيات) واعتبروها هي الاخرى مسخرة لتلك الإهداف .

اما المجموعة الثانية من الرسائل ، وهي الرسائل الجسمانية الطبيعية ، وعددها سبع عشرة رسالة ، فموضوعها يتفق بصورة عامة مع مادة مؤلفات ارسطوطاليس في الطبيعة ، وهي : « سمع الكيان » ، « السماء والعالم » ١١ ، «الكون والفساد» ، «الاثار العلوية» ، «اجزاء الحيوان» ، و«الحس والمحسوس» وتضم هذه المجموعة العناوين التالية : ماهية الطبيعة ( الرسالة السادسة ) ، بيان تكوين المعادن ( الخامسة ) ، اجناس النبات ( السابعة ) ، ماهية المدوت والحياة ( الخامسة عشرة ) ، ماهية اللذات والالام الجسمانية والروحيسة ( السادسة عشرة ) ، كيفية نشوء الانفس الجزئية والاجساد البشرية الطبيعية ( الثالثة عشرة ) ، بيان طاقة الانسان في المعارف ومبلغه من العلوم ( الرابعة عشرة ) ، وعلل اختلاف اللغات في العالم ( السابعة عشرة ) .

اما المجموعة الثالثة من هذه الرسائل ، وهي النفسانية المقلية ففيها عشر رسائل ، الاولى منها في المبادىء المقلية على رأي الفيثاغوريين ، والثانية على رأي الاخوان ، والرابعة في المقل والمقول ، والسادسة في ماهية العشق، والسابعة في البعث والقياسة ، والثامنة في كمية اجنساس الحركسات ، والتاسعة في الملل والمعلولات ، والعاشرة في الحدود والرسوم .

واخبراً المجموعة الرابعة في العلوم الناموسية الالهيسة والشرعية ، وتشتمل على احدى عشرة رسالة : الاولى منها في الاراء والديانات ، والثانية في ماهية الطريق الله عز وجل ، والثالثة والرابعة في بيان اعتقاد اخوان الصفاء وكيفية عشرتهم ، والسادسة في ماهية الناموس الالهي وشرائه النبوة ، والثامنة في اعمال الكائنات الروحية والجن والملائكة والشياطين ، والتاسعة في كيفية أنواع السياسات وكميتها ، والعاشرة في كيفية « نضد العالم باسره » ، والحادية عشرة في ماهية السحر والعزائم والعين .

### سياسة التعليم في نظامهم

ان مؤلف الرسائل يشبته مجمل العلوم الفلسفية ، كما عرفها العرب

في القرن الماشر ، ببستان منقطع النظير في نضارته ١٧ ، يملكه رجل حكيسم كريم ، يدعو الناس الى الدخول اليه للتلذذ بثماره الشهية والتنمم بظلاله الوارفة . لكن القليلين منهم يفتنمون هذه الفرصة ، لانهم قد وقعوا فريسة للشك والجهل . ومن اجل ان يبدد شكوكهم هذه يخرج بنماذج من تمساره وخضاره ، ويغري عابري السبيل بالدخول الى بستانه ليمتعسوا انفسهم بمباهجه .

على هذا النحو يعرض « الاخوان » رسائلهم على أنها مجرد نماذج لحكمة خفية هي ، في ما يظن ، اوفر مادة واغنى جوهرا . وعلى ذلك يوجبون ان لا يكشف عنها للاعضاء الجدد الاكفاء الابقدر . حتى اذا اشتدت رغبتهم في المزيد من المرفة ، اتبح لهم الزيد من الاسرار التي لا تكشف الاللذين عبروا عتبة « البستان » . وهذا الكشف التدريجي لاسرار الحكمة المودعسة في « الرسائل » ، انها هو من باب التشويق الى معرفة ما هو اجل ، بدلا من ان يكون مجرد كشف عن علم محجوب دون مبرر .

#### ماهية العدد في فلسفة الاخوان

ولكي نمثل على ميول « الاخوان » الفيثاغورية والفيثاغورية الجديدة ، يجدر بنا ههنا ان نتناول بعض فرضياتهم الرياضية الفلسفية ، وبصورة خاصة مفهومهم لطبيعة العدد اللي اخذوه ، في ما يدعون ، عن نيقوماخوس ١٨ وفيثاغوروس « وهو رجل حكيم موحد من اهل حران » ١٦ .

ان «الواحد بالحقيقة» مرادف لكلمة «شيء» من حيث انه اشمل الالفاظ 
«لالة ، ويعرفه مؤلف الرسائل بانه « الشيء اللي لا جزء له البتة ، ولا ينقسم 
وكل ما لا ينقسم فهو واحد من تلك الجهة التي بهسا لا ينقسم » ٢٠ . اسا 
« الواحد بالمجاز فهو كل جملة يقال لها واحد ، كما يقال عشرة واحدة ومئة 
واحدة » .

والكثرة تنشأ من اضافة الواحد الى الواحد على التوالي ؛ لذلك يقال عن الواحد انه « اصل العدد ومنشأه » . وللرقم اربعة من بين الاعداد الصحيحة منزلة خاصة عندهم ، ليس من حيث الاعتبار الرياضي فحسب ، لكن باعتبار تركيب الكون جملة . لان « الامور الطبيعية اكثرها جعلها الباري جل ثناؤه مربعات » ، مثل الاركان الاربعة ، والطبائع الاربع ، والاخلاط الاربعة ، والازمان الاربعة ( فصول السنة ) وجهات الارض الاربع . . . الغراسب في ذلك هو ان الله شاء أن تكون الامور الطبيعية مطابقة للامسور

الروحانية ، التي هي كذلك على اربع مراتب : اولها الباري جل جلاله ، ئسم العقل الكلي ، وبعده النفس الكلية ، وبعدها الهيولي الاولى ٢١ . يضاف الى ذلك ان نسبة الباري الى الموجودات المتكثرة في العالم كنسبة الواحد مسن العدد ، ونسبة النفس منها كنسبة الثلاثة، ونسبة النفس منها كنسبة الثلاثة، ونسبة الهيولي منها كنسبة الاربعة .

### احكام العدد ونظام الكون

وينبغي لنا لكي نتفهم هذا الامر ، ان نعلم كيف ان الباري اول ما ابدع من « نور وحدانيته » جوهرا بسيطا يقال له العقل الفعال كما انشأ الاثنين من الواحد بالتكرار ، وانشأ « النفس الكلية الفلكية » من « نور العقسل » ، والهيولي الاولى من « حركة النفس » ، وانشأ اخيرا سائر المخلوقات في العالم من الهيولي بتوسط العقل والنفس ، كما انشأ سائر الاعداد من الاربعة باضافة ما قبلها اليها ٢٢ . وبهذا الاعتبار يصح القول عن الباري انه المسدا الاول للاشياء جميعها ، تماما كما يعتبر الواحد الميدا الاول الادراد جميعها ، الماما كما يعتبر الواحد الميدا الاول للادراد المناطقة المناطقة من المناطقة من المناطقة من المناطقة المناطقة من المناطقة مناطقة مناطقة من المناطقة من المناطقة مناطقة مناطقة مناطقة مناطقة من المناطقة من المناطقة مناطقة مناطقة من المناطقة مناطقة مناطقة مناطقة من المناطقة مناطقة م

وياخد مو المسائل بعد ذلك، في شرح خواص الاعداد على اختلافها. فخاصية الواحد ، كما سبق القول ، هي انه اصل العدد ومنشاه ، وخاصية الاثنين انه اول العدد مطلقا ، والقاسم المشترك لجميع الاعسداد الزوجية ، وخاصية الثلاثة انها اول الاعداد الغردية ، والقاسم المشترك لثلث الاعداد الفردية ، منها والزوجية . اما الاربعية فخاصيتها انها اول عدد مجسلور ، وخاصية الخمسة انها اول عدد دائر او كروي ؛ وخاصية الستة انها اول عدد تامل ، وخاصية الثمانية انها اول عدد مكسب ؛ وخاصية التستة انها اول عدد مكسب ؛ وخاصية التسعة انها اول عدد فردي مجذور ، وآخر مرتبة الاحاد ، وخاصية العشرة انها اول مرتبة الاحاد ،

#### خواص العدد في الطبيعة

اسنا بحاجة الى الاستطراد في سرد ما تبقى من خواص الاعداد. ويكفي ان نشير الى ان مؤلف الرسائل يوغل في تغريع المفاهيم الفيثاغورية الاصيلة والمزيفة مما يتصل بخواص الاعداد ، مغردة او مركبة ، على نحو يوضع كيف اعتبرت هذه الخواص من الصفات الجوهرية للاشياء ، وعنده ان هذه الخواص لا تنشأ من تصورنا الخاص للاشياء ، او من طريقة ترتيبنا لها ، بل من طبيعة الاشياء ذاتها القابلة للصفات العددية ، وللتمثيل على الطريقة التحكميسة التي

استخرجوا بها هذه الخواص نذكر انهم يعتبرون السبعة عددا كاملا لانه ناشيء من جمع عدد فردي وآخر زوجي، اذ هو مجموع اول الاعداد الفردية (٣) واول الاعداد الزوجية (٤) ؛ وكذلك مجموع اول الاعداد الزوجية (٢) وعدد فردي هو (٥) ؛ وهو أيضا مجموع مبدأ العدد (١) والعدد التام (٦) . أما العدد ثمانية فيسمى مكمبا لان جدره وهو الاثنان مضروب بتربيعه السذي هو اربعة ، وحاصل هذا الضرب ثمانية ؛ وهو يسمى ايضا اول عدد مجسم ، وانعا سمى مجسما لان الجسم مؤلف من عدة مسطوح متراكمة ، في حين ان السطح مؤلف من عدة خطوط متجاورة ، ثم ان اقل خط مؤلف من نقطتين ، واصغر جسم من سطحين ، فاصغر جسم اذن مؤلف من ثمانية اجزاء ، الواحد منها هدو الخط ، وهو مؤلف من جزئين ، فاذا ضرب الخط في نفسه كان منه السطح ، وهو اربعة اجزاء ؛ واذا ضرب السطح في احد طوليه كان الحساصل هدو وهو اربعة اجزاء ؛ واذا ضرب السطح في احد طوليه كان الحساصل هدو العمق ، وكان المجموع ثمانية اجزاء طول أثنين في عرض اثنسين في عصق

#### الحكمة في هذه المطابقة

ومولف الرسائل ، مع هوسه الشديد هذا بالاعداد وخواصها ينبه الى ان غرض « الاخوان » من هذا البحث في الاعداد انما هو التدليل على ان خواص الاعداد هي النموذج الذي انتظمت عليه خصائص الاشياء في العليمة . واص الاعداد هي النموذج الذي انتظمت عليه خصائص الاشياء في العليمة . وعلى ذلك « فمن عرف العدد واحكامه وطبيعته واجناسه وانواعه وخواصه ، المكنه ان يعرف كمية اجناس الموجودات وانواعها ، وما الحكمة من كمياتها ان الباري تعالى ، مبدع الموجودات جميعها ، « لما كان واحدا بالحقيقة من الهابدي جميع الوجوه ، لم يكن من الحكمة ان تكون الاشياء كلها شيئًا واحدا من جميع الجهات ، ولا متباينة من جميع الوجوه » . لكنه رتبها بحيث تكون « واحدا بالهيولي ، كثيرة بالصورة » . وكذلك لم يجد من الحكمة « ان تكون « واحدا بالها ما بلغ » ، بل ان تكون الاشياء كلها ثنائية وثلاثية . . . وما زاد على ذلك بالفا ما بلغ » ، بل ان تكون باعدادها وخواصها بحسب اعداد وخواص الاعداد المقابلة لها ٢١ .

#### المدد دليل معرفة النفس

والفرض الرئيسي الاخر من معالجة موضوع العدد هو التمهيد لمرفة النفس . ذلك لان دراسة العدد لا بد من ان تكشف عن ان الاعداد على انواعها

#### الباب الخامس: الفيناغورية الجديدة وتعميم العلوم الفلسفية

بمثابة اعراض قائمة في النفس ، على نحو ما تقوم الاعسراض في الجوهسر بوجه عام ، ومعرفة النفس على هذا النحو ينبغي ان تعهد السبيل لاسمسى انواع المرفة التي تتم عن طريق الفلسفة ، وهي معرفة الباري تعالى . ذلك لان معرفة النفس من حيث منشأها ومصيرها في الحياة الاخسرى ، هسي المنطلق الذي يُرقى منه المقل الى معرفة الله ، كما ورد في الحديث « مسن عرف نفسه فقد عرف ربه » ٢٧ . او « اعرفكم بنفسه اعرفكم بربه » ٢٨ .

# العَصَّرَ لمالثالث الالتونيات والعيلُيات في نظام اللايغواك

#### الرياضيات سبيل الموفة

ان اهتمام اخوان الصفاء بالملوم الرياضية التي شملت ، في المطلاحهم ، الحساب والهندسة والفلك والجغرافية والموسيقي والمنطق ، وبسائر الفنون والصناعات ، انما كان ، على ما بينا ، وسيلة لفاية ابعد . لللك نجد مؤلف الرسائل يتوقف عند كل مرحلة من مراحل البحث ليذكرنا بان الفرض من درس الرياضيات انما هو تهذيب الاخلاق وتثقيف العقول ، لان الرياضيات هي ، في المدرجة الاولى ، الطريق الدية الى معرفة النفس ، التي هي بدورها السبيل الامين الى المعرفة الفضلى \_ معرفة الباري تعالى .

#### قواعد الفلك ونظام الطبيعة

يصف مؤلف الرسائل في رسالة علم النجوم ان علم الفلك هو درس الاجسام السماوية التي تشمل ، على ما يدكر ، ١.٢٩ من « الكواكب الكبيرة » ، سبعة منها ( ويعني الكواكب السيارة ) دائمة الحركة والدوران ، كل منها في فلكه الخاص ، وقد وصف هذه الافلاك بانها « اجسام كريات مشفات مجوفات ، مركبة بعضها في جسوف بعض كحلقات البصلة » ٢٩ م تتوسطها الارض ؛ ادناها الى الارض فلك القمر ، في حين أن اقصاها فلك زحل ، وينتظم وراءه فلكان : الاول فلك الثوابت ، والثاني فلك المحيط .

ثم ان قلك المحيط دائم الدوران ، يتولد من اتجاهه مسن الشرق الى المغرب ، ثم من الغرب الى الشرق تتابع النهار والليل . وهذا الفلك مقسم الى اثني عشر قسما هي الابراج الاثنا عشر ، وكل من هذه الابراج ثلاثون درجة ، ومرور الشسمس بهذه الابراج كفيل بتتابع قصول السنة الاربعة .

#### اوضاع الأفلاك وابعادها

وتقع الشمس في مكان متوسط بين فلك المحيط والارض التي هسي

مركز الكون . و « لما كانت الشمس في الفلك كالملك في الارض ، والكواكب لها كالجنود والاعوان والرعية للملك ، والافلاك كالاقاليم ، والبروج كالبلدان ، والدرجات والدقائق كالقرى ، صار مركزها بواجب الحكمة الالهية وسسط المالم ، كما ان دار الملك وسط المدينة ، ومدينته وسط البلدان مسن مملكته » ٢٠ . ومجموع الافلاك احد عشر فلكا (او كرة) متتابعة على النحو التالي : فلك المحيط ، ثم كرة الثوابت ، وبعدها زحل فالشتري فالمريخ فالشمس فالزهرة فعطارد فالقمر ، ثم كرة الهواء فالارض ٢١ .

وقد قدر مؤلف الرسائل قطر الارض بـ ٢١٦٧ فرسخا او ٧٠٠٤ ٢٠٧٥ ميلا؛ وقدر قطر كرة الشمس وقدر قطر كرة الشمس بمئتي ضعف قطر المرابع ؛ وقطر كرة الشمس بمئتي ضعف قطر الارض ؛ وقطر كرة المشتري بـ ١١٤٠٥٤ ضعف قطرها ؛ وقطر فلك الثوابت بـ ٢٠٠٠ ضعف ٢٢ ، وحركة هذه الدوائسر المتداخلسة ناحمة اخراع، حركة فلك المحيط الذي يغلف الكون ،

ونلك المحيط انما يستمد حركته من النفس الكلية ، ولذلك دعيست النفس الكلية بالمحرك الاول . ومهما يكن من امر ، فان حركة هذه الافسلاك ليست متساوية لانها ذوات مدارات متفاوتة ، اسرعها حركة الفلك الخارجي ، وتتم في ٢٢ ساعة ، وابطاها حركة فلك القمر وتتم في ٢/٧ ٢٤ الساعة ٢٢ .

#### الطبيعة الخامسة

ويصف « الاخوان » جوهر الاجسام الفلكية في رسائلهم بانه « طبيعة خامسة » تتميز بها عن سائر الماهيات في عالم الكون والفساد ، على انهم يعتبرون بعض خصائص الاجسام التي هي من قبيل الطول والعرض والعمق والتماسك والحركة والشكل والشفافية . . . الغمن الصفات المشتركة بين الفئين ، لكنهم يخرجون منها بعض الصفات الاخرى كالثقل والرطوبة والتغير والحركة المستقيمة ، ويقصرونها على الكائنات الطبيعية القائمة في عالم ما دون القمر . والسبب الذي كانت من اجله هده الاجسام الفلكية خالية مسن الثقل او الوزن أن الله عندما خلقها بادىء الامر جعلها ثابتة في ماكنها الطبيعي ، المناسبة ، بينما الثقل من خواص الاشياء التي أخرجت من مكانها الطبيعي ، في تحاول ابدا أن تمود البه ؟٢ . والخلاصة أن « الفلاسفة » ، كما يقسول صاحب « الرسائل » ، يقولون أن الاجسام الفلكية مكونة من «طبيعة خامسة» لمجرد أنها تنحرك حركة دورية ، ولانها لا تقبل الكون والفساد، شأن الموجودات الطبيعية ، ولا الزيادة أو النقصان على غرارها .

#### العناصر الاربعة ومراتب المخلوقات

ان الكائنات الطبيعية مركبة من المناصر الاربعة ، التي تنبئسق عنها بغمل الطبائع الاربع سائر المركبات في هذا العالم ، اعني المعادن وانسواع النبات والحيوان ، على ان كل ما في العالم يمكن رده اخيرا الى عنصريسن اصليين هما البخار والعصارات ، فعندما تعمل الشمس والكواكب في تبخير الماء ، يتحول الى بخار او ضباب ، وهذان يتحولان بدورهما الى سحاب لا يلبث ان ينقلب مطرا ، وهذا المطر عند اختلاطه بالتراب يتحول الى عصارة او وحل ، ومن هذا تتكون اخيرا طبقة الارض السفلى التي تنشأ منها انواع المعادن والنبات والحيوان ،

ففي الرتبة السفلى من مراتب الموجودات مملكة المعادن ، وارقى انواع المعادن تتصل بادنى انواع المعادن تتصل بادنى انواع الحيوان ، وهكذا الى ان نصل الى الانسان الذي يقوم على التخم الفاصل بين مرتبتي الحيوان والملائكة ، وهو خليفة الله في الارض . فالمعادن تتكون مسن العناصر الاربعة بالتركيب ، اما النبات فيتكون بالتفلي والامتصاص السذي يجعله قابلا للنمو . ومثله الحيوان ، الا انه يزيد عليه بالقدرة على الاحساس والحركة ، ويزيد الانسان عليها جميعها بالنطق والتمييز ٢٠ .

#### جذور النشوء والارتقاء

وهذه المالك الثلاث منضدة بحيث ينتظم الاعلى منها دائما فوق الادنى. وفي هذا التنضيد نوع من التعاقب التاريخي الذي اخذ به « الاخسوان » ، ويكاد يكون ابدانا بنظرية داروين في النشوء والارتقاء . ذلك ان النباتات سبقت الحيوانات بظهورها في العالم ، لان النبات بالنسبة الى الحيوان كالهيولى بالنسبة الى الصورة . وكذلك « فالحيوانات الناقصة الخلقسة متقدمة الوجود على التامة الخلقة بالزمان في بدء الخلق ، وذلك انها تتكسون في زمان قصير ، والتي هي تامة الخلقة تتكون في زمان طويل . . . وتقسول ايضا ان حيوان الماء وجوده قبل وجود حيوان البر بزمان ، لان الماء فبسل التراب ، والبحر قبل البر في بدء الخلق » ٢٦ . فظهور الحيوانات بوجه الإحمال على الكرة الارضية ، حصل ولا بد بعد النبات ، ومهد الطريق لظهور الانسان الذي من اجله وجدت مملكة الحيوان ، بل وكل ما هو دونها مسن مخلوقات .

#### نظام الجسم العضوي

ولا يقتصر هذا النظام التدريجي على انواع المخلوقات ، بل يشمل كلك اعضاء الجسم في الحيوانات العليا . فكل من الاعضاء الدنيا يخضع للعضو الذي يعلوه ، ويعمل على صيانته او تكامله . فالدماغ هو العضو الحاكم في الانسان ، وموطن الفكر والاحساس والذاكرة . والقلب باعتبار انه المركز الذي تتفرع منه الشرايين ، وتنبعث منه الحرارة الغريزية في الحيوان ، هو خاضع للدماغ او مساعد له . وهو بدوره يستخدم ثلاثة اعضاء دونه هي الكد والشرايين والرئتان ٢٧ .

ثم ان مثل هذا التعدد والتنوع في الاعضاء ، بل وفي كل مظهر من مظاهر الكون ، انعا هو تابع في راي « الاخوان » ، كما قد يتوقع المسرء ، لناموس العدد العام الذي يشمل كل ما في العالم ، فهيكل الجسد في العاموس العدد العام الذي يشمل كل ما في العالم ، فهيكل الجسد في الحيوانات العليا حمثلا قسمه الله تعالى الى يعين وشمال ، لكي يأتي و فقا للعدد الاول وهو ٢ وللكائنات المزدوجة في العالم الخارجي ، وهكذا جعل له طرفين ووسطا لكي يكون مطابقا للعدد المغرد الاول (٣) ، ولتلك الأشياء التي تتكون في الطبيعة من ثلاثة اقسام ، ثم ان الاخلاط الاربعة التي يتوقف عليها خلق الانسان ومزاجه تقابل العدد المربع الاول (٤) ، وكذلك الطبائع الاربع والعناصر الاربعة . وتقابل الحواس الخمس العدد المستدير الاول (٥) والعناصر الاربعة مضافا اليها الطبيعة الفلكية ، وكذلك تقابل منافذ الجسد الاثنا عشر الابراج

#### الانسان عالم صغير

واستثنافا لهذه المارنة يجاري «الاخوان» الفلاسفة الرواقيين في اعتبار الانسان عالما صغيرا ، فالجسد الانساني يمثل في نظرهم الكسون برمته ، فالافلاك التسعة التي تؤلف الكون يقابلها في الانسان الجواهر التسعة التي تؤلف جسم الانسان وهي : العظم والمغ والعصب والعروق والدم واللحسم والجلد والمظفر والشعر . وهذه مر تبة ترتيب دوائر الافلاك المتداخلة. ويقابل البروج الاثني عشر ، كما راينا ، المنافذ الاثنا عشر في الجسد وهي : العينان البروج الاثني عشر ، والسبيلان والمتدين والغم والسرة ، وفي مقابل القسوى الجسمانية والروحانية لدى الكواكب السبعة يوجد في الانسان سبع قوى طبيعية هي : الجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة والناميسة والشائقة والشامة والمصورة ، وسبع قوى روحية هي : الباصرة والسامعة والدائقة والشامة

#### الفصل الثالث: الكونيات والالهيات في نظام الاخوان

واللامسة والناطقة والمفكرة ، وكل منها يقابل كوكبا من الكواكب السيسارة السبعة . ويقابل العناصر الاربعة وهي النار والهواء والماء والتراب ، الراس والصدر والبطن والجوف ، وذلك تبعا للمشاركة القائمة بين كل من تلك الاعضاء الجسدية والمنصر اللي يقابله . وحتى تعاربج الكسرة الارضيسة والظواهر الجوية لها ما يقابلها في جسد الانسان : فعظامه كالجبال ، ومخه كالمادن ، وجوفه كالبحر ، وامعاؤه كالانهر ، وعروقه كالسواقي ، ولحمه كالراب ، وشعره كالنبات ، وتفسه كالربح ، وكلامه كالرعد، وضحكه كانبلاج الفجر ، وبكاؤه كالمطر ، ونومه كالموت ، ويقظته كالحياة ٢٦ .

اما باقي الفاهيم الاساسية التي تقسوم عليها فلسفة « الاخسوان » الطبيعية ، فيستهدة من الفلسفة الارسطوطالية . فابحاثهم في الهيولي والصورة والمكان والحركة ، مع ما ادخلوه عليها من تحسينات وتعديلات عابرة ، تنميز بطابع ارسطوطالي واضح . فوجود الخلاء ، انما ينغونه بناء على التعليل الارسطوطالي المعروف ، بان الخلاء الذي يفهم به المكان الذي لا يحوي شيئا هو 'خلف منطقي . فليس وراء العالم جملة خلاء أو ملاء ، وذلك خلافا لفمل المخيلة التي تحملنا على افتراض وجود جسرم آخس وراء اقصى الافسلاك السماوية . وعندهم ان البينة على من انكر معارضا الحق الدي اقرتسه الغلسفة والشريعة معا وهو ان كل جسم مخلوق هو متناه ، وان وجود شيء ما خارج العالم محال ، ٤ .

## الغَصِّل الرَّابع

## عيلم النفس وتظريته اللغرفة في نظام اللهخول

#### اشواق النفس ومصيرها المحتوم

يولي « الاخوان » موضوع تكون الجنين ونموه ، وتأثير القرانات الفلكية في مراحل تطوره ، اهتماما خاصا في رسائلهم . على انهم يمزجونه بكشير من معتقدات التنجيم التي استمدوها ، في ما يبدو ، من المعارف الفلكية التي شاعت في المجتمع الاسلامي ابان القرن العاشر ١١ .

فنمو الطفل يكتمل عند بلوغه سن الرشد . فاذا كان مولده في بسرج السعد ، لا تلبث نفسه أن تكتشف ماهيتها الحقيقية كجوهر روحاني، وتسعى لان تعود الى موطنها السماوي ، وذلك « بالسلوك في المذاهب الروحانيــة الربانية . والتعبير في الامور الشريفة من الحكمة ؛ على المذهب السقراطي ؛ والنصوف والتزهد ، والترهب على المنهج المسيحسى ، والتعلــق بالديــن الحنيفي » ٤٢ . وبهذه الطريقة بتم تطهير النفس من الرواسب المادية التي علقت بها في غضون احتباسها في الجسد . « وعند ذلك ترى تلك الصور الروحانية ، وتعاين تلك الجواهر النورانية ، وتشاهد تلك الامور الخفيـة ، والاسرار الكنونة التى لا بمكن ادراكها بالحبواس الجسمانية والمشاعبر الجرمانية ، ولا يشاهدها الا من تخلصت نفسه بتهذيب خلقه » وما دامت مثقلة باعباء الجسد ، منغمسة برغباته ولذاته ، فهي غير قادرة على « الصعود الى الفلك والنظر ألى ما هناك معاينة » ، ولا أن تنال تلك النعمة التي نالها هرمس المثلث بالحكمة ، والتبي شهد لهما ارسطوطاليس ٢٠ وفيثاغمورس والمسيح ومحمد ٤٤ . وكذلك هي عند مفارقة الجسد ، فأنها لا تستطيع أن تتحرر من نيرها لتنضم الى « زمر الملائكة » في السماء ، وانما تبقى ، بــدلا من ذلك ، حائمة في الفضاء الى يوم الحساب ، وعندها « تجرها شياطينها التي تتعلق بها من الشهوات الحسمانية . . . راجعة الى قمر الاحسام المدلهمة (أي عالم الكون والفساد ، وهو في اعتبار المؤلف بمثابة الجحيسم ) واسر الطبيعة الجسمانية » ٤٠ . وهكذا استطاع مؤلف الرسائل اقتباس الكثير

#### الباب الخامس: الفيثاغورية الجديدة وتعميم العلوم الفلسفية

من التعاليم الفيثاغورية في التناسخ وافراغها في قالب من التعبير الصوفي ، وتعزيزها بالشواهد القرآنية ، من غير ان يشير شكوك المحافظين مسن ابنساء ملتــه .

### توسط الانسان بين الخلائق

وفي راى « الاخوان » ، ان السبيل الرئيسي الى معرفة العالم هو معرفة الانسان لنفسه . وتقديم معرفة النفس على سائر انواع المعارف لا بقبل الجدل . وإن الساعي إلى معرفة العالم الخارجي ، قبل وقوفه عسلى المالم الداخلي لا يقل حمقا عمن بحاول أن يحمل الف مثقال ، وهو لا يستطيع حمل مئة ؛ أو من يحاول الجرى ، وهو بعد لا يقوى على المشى ٤١ . فعله النفس يصبح عند « الاخوان » مقدمة لما بعد الطبيعة وعلم الكونيات ، بــل لجميع انواع المعارف . ذلك لان تأمل الانسان في منزلته في العالم يكشف له، كما قال بسكال في ما بعد ، انه يقع في مرتبة متوسطة بين اللامتناهي في الصغر واللامتناهي في الكبر ؛ فجسده لا هو كبير ولا صغير ، ومــدى حياته لا هو بالغ الطول ولا هو بالغ القصر ، وظهوره على وجه البسيطة لم يكن مبكرا جدا ، ولا متاخرا جدا ، ومرتبته في سلم المخلوقات لا هي كثيرة التدنى ولا بالغة الارتفاع ، بل هو في مرتبة متوسطة بين الملائكة والبهائم ٤٧ . وحظَّه من المرفة متوسط بين جهل هؤلاء الطبق ، ومعرفة اولئك التامة . حتى في ما يتصل بمادتها، فقواه لا هي غير محدودة ، ولا هي كالمدومة . فهو لا يستطيع \_ من جهة \_ أن يدرك ما هو غير محدود مقداراً ، ولا مها هو \_ من جههة اخرى ... لا متناه في الدقة ٤٨ ، ولا أن يرى الالوان الشديدة اللمعان ، ولا ان يسمع الاصوات الحادة حدا من ناحية ، ولا الالوان القاتمة والاصوات الخافتة حدا ، من ناحية اخرى .

#### حدود المرفة الانسانية

ومؤلف « الرسائل » ـ كما قد يتوقع المرء ـ لا يكتفسي بذكر هــده المخواص للمعرفة الانسانية ، بل يستنتج النتيجـة اللاادرية اللازمة التي استنتجها كذلك بسكال . ذلك ان العقل الانساني لا يستطيع الاحاطة بمثل هذه المفاهيم البعيدة الفور ، نظير عظمة الله وماهيته ، وصورة الكون بكليته اد الصور المجردة عن الهيولي لشـدة اشراقها وصفائها الباهر .

يضاف الى ذلك أن الحقائق التي هي أقل أيفالاً في التسامي ، ليست

#### الفصل الرابع : علم النفس ونظرية المرقة في نظام الاخوان

في متناول العقل الانساني . لذلك كانت الحواس الانسانية قادرة على ادراك ان اوصاف الاشياء في حال اكتمالها ، لكن ليس في سياق تكاملها . ذلك ان الانسان لا يستطيع ان يتبين كيفية حدوث العالم ، وعلة كونه . ولا ان يعلل كيفيات ما لا يحصى من الاشياء الموجودة في العالم العلوي ، وفي عالم ما دون القمر ، او مقاديرها ، مع انه يستطيع ان يدرك تلك الاشياء بيسر كما هي موجودة او ماثلة لحواسه . اما بشان الامور السامية التي يعجز عقل الانسان عن الاحاطة بها ، وتقصر حواسه عن ادراكها ، فان ملاذه الوحيد هو التسليم للانبياء الذين يتلقون الوحي من الله ، والاذعان الى ارشاداتهم بلا تردد ، كما اذعنوا هم بدورهم الى اللائكة الذين هم مرشدوهم ؟ .

#### الاتفاق بين الشريعة والفلسفة

ولا يجوز ان نستنتج من ذلك \_\_ في راي مؤلف الرسائل ــ كما يقمل بعض المتكلمين المتزمتين ، ان تعليم الانبياء ، كما جاء في الشريعة ، لا يوافق قطعا مضمون المرفة العقلية ، كما تتمثل في الفاسفة والعلوم الانسانية ، ذلك النرض الاقصى الذي تنشده الفاسفة والشريعة كلتاهما انما هو « التشبه بالاله بحسب طاقة البشر » • ، وذلك عن طريق طلب المرفة وممارسة الفضيلة ، كي تتمكن النفس من بلوغ الكمال ، والظفر بالفيطة الدائمة .

اما الخّلافات التي قد تظهر بين الديانة والفلسفة ، فانها فروق « في الفروع » ، وفي اسلوب الاداء التابع لانسواع الامزجة ومختلف الحسالات التفسية التي يتصف بها الافراد ١٠٠ فكلما زادت النفس نقاوة وتحررا من قيود الجسد ومتطلباته ، ازدادت قدرتها على ادراك الماني الخفية المنظوية في الكلام الالهي ، وعلى الانسجام مع المعارف العقلية التي تقرها الفلسفة . وبخلاف ذلك النفس المنفصية في شؤون الجسد ، الفارقة في لذاته ، فانها نمجز عن تخطي المعاني الحرفية في ظاهر الكلام الالهي ، فلا ترى للذلك لفي نميم الجنة وعذاب الجحيم ، كما ورد وصفهما في القرآن ، الا بالسف في نميم الجنة وعذاب الجسدية ، التي خبرتها مرغمة في هذا المالم . الان هذا الاعتقاد ، بواقع الامر ، هو « حقيقة الكفر والضلال والجهالة وعمي البصر » التي تصيب اولئك الذين يقنعون بالماني الظاهرة او الدلالة الخارجية للكلام الالهي ، ويعجزون عن الفوص على « حقائق اسرار كلام الله » ٢٠ .

#### حقيقة الجنة والنار

ان الجحيم في عرف مؤلف الرسائل هو « عالم الكون والفسساد » ٢٤٣

#### الباب الخامس: الفيناغورية الجديدة وتعميم العلوم الفلسفية

الواقع تحت فلك القمر ، والنعيم هو « موطن الارواح وسعة السماء » ٢٠ . فمتى بلغت النفس « عالم الافلاك » ، نالت النعيم الدائم ، ونجت الى الابد من المصائب والاهوال التى تلحق بالاجساد .

والحق أن النفس ، حتى قبل فراقها للجسد ، تستطيع أن تحظى بتلك اللذات الخلقية والعقلية التي هي بشير النعيم السماوي الحاصل وراء القبر ؛ وأن تقاسي تلك المحن اللاحقة بالنفوس التي تقسع فريسة للذات الجسد الحيوانية ، أو بتلك التي اعتقدت بالله وباليوم الاخر اعتقادات خاطئة . ومعثل مؤلف الرسائل على تلك الاعتقادات الخاطئة المؤدية إلى الهلاك بالاعتقاد (عند النصارى) بأن الاله قد قتل على يد اليهود ، والقول (عند اليهود ) بأن الله يأمر ملائكته في يوم الحساب بأن يلقوا بالائمة والكافرين في خندق من النار ، حيث يحترقون الى الابد، ويدعو الإبراد إلى التمتع بلذات جسدية فائقة نظير مباشرة العدارى، وشرب الخمر ، وأكل الشواء ؛ » .

وعند الؤلف ، ان ما يبرر تمثيل القرآن للجحيم والنعيم تمثيلا حسيا ، هو ان عامة الناس ، اللين وجه اليهم الكلام الالهي ، لا يمكن حملهم على السعي نحو الواحد واتفاء الاخر الا اذا وصفا لهم بلغة يفهمونها . ومع ذلك فان القرآن لم يغفل كليا في حديثه عن النعيم والجحيم استخدام التمثيلات التجريدية او الروحية ، التي يستطيع القراء المثقفون ادراك فحواها . وعلى هذا النحو يصح اعتبار القرآن موجها لجميع الناس عامتهم وخاصتهم . اما الاناجيل فهي ، خلافا لذلك ، تتحدث عن سعادة الحياة الاخرى بتعابيم تجريدية . لان المسيح كان يحدث فيها قوما ذوي عقول ونفوس هذبتها قراءتهم لكتب الانبياء والفلاسفة على السواء ، وخلافا لمن خاطبهم محمد من الهرادي الذين لم يرتاضوا بعلم ، ولا بلغهم وحي هه .

## الخشيلات

#### الاخوان بين التخيير والتسيير

ان القارىء المتبصر يدرك فورا أن هذه الجمعية الفلسفية ـ الدينية الفريبة ، التي ظهرت في القرن العاشر ، كانت ذات ميول شيعية ، وانها كانت مناوئة للسلطة السياسية القائمة وناقمة عليها ١٥ . وأنها ـ شأن العدية من الغرق الكلامية الشيعية ، كانت تأخذ براي المتزلة في حريبة الارادة الإنسانية . فحاولت لذلك ، أن تلطف من موقف متكلمي أهل السنة ، ممن كانوا أشد حفاظا على مبدأ التسيير ـ الذي لا يفسح للعبد مجال المسادرة الإنسانية الحرة ، على أنها بصنيعها هذا قد قوضت ، غير عامدة ، الغرضيات الكونية التي اقامت عليها مذهبها في العالم ـ ومصدر هـذه الغرضيات الاعتقاد بوجود عناية سماوية شاملة تنبعث من الكواكب وتتحكم بجميسع الإحداث العالمة ٧٥ .

#### الاخوان والاديان الاخرى

ومما بسترعي انتباه مؤرح الفكر ؛ بنوع خاص ؛ الموقف الذي وقفه الاخوان من ابناء الادبان الاخرى . ففي الوقت الذي كان التعصب الديني قد بلغ مبلغا غدا معه كل فريق على اقتناع بان الحق قد خلص له وحده ؛ كان هؤلاء الموسوعيون يجهرون بان الغروق الدينية ناجمة عن عوامل عرضية منها العنصر او الموطن او الزمن ، وحتى في بعض الاحوال المزاج الفردي ؛ ولكنها لا تفسد بالضرورة وحدة الحق ؛ ولا تعبث بشعوله ٨٠ .

ومما يقوم شاهدا على تحررهم الديني موقفهم السمح من المسيحيسة واقرارهم باصالة الاناجيل . والكتاب المسلمون ، كما هو معروف ، يطمنون عادة بهذه الاصالة ، وذلك بناء على أن القرآن، لما كان تجليا كاملا للكلام الالهي، فكل تنزيل آخر باطل . وفيما يتابع « الاخوان » معظم الكتاب المسلمين في اعتبار السيد المسيح مثالا للتقوى والقداسة، نراهم يبز ونهم في الاستشهاد

#### الباب الخامس: الفيثاغورية الجديدة وتعميم العلوم الفلسفية

بالاناجيل ، وفي الاقتباس منها ، مسلمتين ضمنا بمحتواها ، ومع ان القرآن يعتبر صلب المسيح وقيامته تشبيها ، نراهم يشيرون الى هذا الصلب بعبارات توحي بالتصديق والاثبات ، اما اسغار المسيح ومعجزاته فاكثر ما يوردونها كما جاءت في الاناجيل ، لا كما وردت في القرآن ٥٩ .

#### استعانة الاخوان بمختلف الصادر

ان راي الاخوان الفلسفي في الكون يتميز اصلا بالطابع الانبثاقــي والانتقائي ، ألذي يتجلى في تعلَّيم ُ فلاسفة العرب ، من اتبــاع ألافلاطونيـــة الجديدة ، مع ميل شديد نحو الذهب الفيثاغــوري الجديــ . فالقاعــدة الافلوطينية الرباعية ، التي تتألف من الاله والعقل والنفس والمادة ، هــى تتحدر منه الاعداد الاخرى مع مجمل خصائصها ، عندهم ١٠ ، على ان دور. النفس الكونية في نظامهم اعظم جدا منه في النظم الافلاطونية العربية الاخرى، حيث بشغل العقل دوراً رئيسياً ، اذ هو العامل الذي يستخدمه الله في اخراج صور المخلوقات الى حيز الوجود . و « الاخوان » ، مع كل اجلالهـــم لفيثاغورس ( الحكيم » ) الذي لا يكلون من تمجيده أو تلخيص أقوالـــه ) لا يتحرجون من اقتباس مواد تعليمهم من كل مصدر ممكن ، فسُعارهم كان « ان لا يعادوا علما من العلوم ، ولا يهجروا كتابًا من الكتب » لانهم ارادوا لتعليمهم « ان يستغرق المذاهب كلها ، ويجمع العلسوم جميعهـــا » ١١ . وعلى ذلسك فمذهبهم لم يقتصر على الفلسفة اليونانية ، بل غرف من التسرات العلمسي والادبي الفارسي والهندي ، ومن كتب البهود والمسيحيين ، الصحيح منهما والمنحول . وقد استندوا فيه الى نظام بطليموس الغلكي والنظم الفلكية التي تأخرت عنه ، واستعانوا باشتات من اساطير التنجيم والسحر ، جمعوها والغوا بينها في هذا المؤلف الضخم الذي استوعب عامة العلوم العربية فسى القرن العاشر ، ولكن على قلة في التنظيم وكثرة في التكرار .

ومن الظواهر الغرببة في هذا المؤلف الجامع ، أن مؤلفيه ، مع اعتمادهم الاكيد على سواهم من فلاسفة الاسلام ومتكلميه ، قد امتنعوا ، بوجه العموم ، عن التصريح باسماء من الحذوا عنهم . ولعل ذلك حفاظا منهم على الباظنية والتستر السذي تعمدوه في مؤلفهم هذا . فالرازي السذي عرف بميول فيشاغورية معينة ، والكندي الذي تبنوا رايه في خلق المالم في الزمان ١٦ ، على مخالفته لاغراضهم الافلاطونية المحدثة ، والمعتزلة التي الحدوا عنها القول

#### الفصل الخامس: الخلاصة

بحرية العبد على ما فيه من تعارض مع معتقدهم بتأثير النجوم في الظواهر الارضية ... الخ ، جميع هؤلاء يتنكب مؤلف الرسائل أو مؤلفوها عسن التصريح باسمائهم في هذا المجموع .

#### الاخوان وتعميم الفلسفة

ومهما يكن من امر جميع ما ذكر ، فلا بد من القول ان « الاخدوان » يشغلون منزلة فريدة في تاريخ الفكر الاسلامي . فهم ، خلاف الفلاسفة المحترفين من الكندي حتى ابن رشد ، وللمتكلمين من واصل حتى الاشعري، قد حاولها جاهدي ان يهدموا الحاجز القائم بين الفلسفة والعقيدة ، وان يهدموا الحاجز القائم بين الفلسفة الالهية من مرتفعات التامل التجريدي البعيد المنال ، الي بطاح البحث الفعلي العملي الداني القطوف . فقد كان من رايهم ان المقائد بالاثرة انواع : الاول صالح للخاصة دون العامة ، والثاني صالح للعامدة دون الخاصة ، والثاني صالح للعامدة دون المامة ، والثاني صالح للعامدة الفائد هي المقائد هي المقلد في رايهم ، لانها ذات جدور ثابتة في المقل ، من جهة ، ومؤيدة بالكلام الالهي ، من جهة اخرى ، فهي لذلك في متناول جميع الساعين في طلب الحق ١٢ .

#### حواشي الباب الخامس

۱ انظر اعلاه ؛ مس ۳) وما بمد ۰

۲

- Hitti, History of the Arabs, p. 461 f.
- ۴ المرجع السابق ، ص }}} وما بعد ، Fincyclopaedia of Islam, art. Qarmatians
- كربروار ) مخطوط رقم ٩.٢ ) ورقة ١٢٦ ) والبيهتي ؛ تاريخ حكماة الاسلام ) ص ٣٥ وما بعد ، انظر ايضا : القطي ، تاريخ الحكماء ) ص ٨٢ وما بعد ) نظر عن ابي حيان الترحيدي (ت ١٠٠٣) اللي يستشهد بدوره بعولف صوان الحكمة ) وكذلك : الترحيدي (ت ٢٠٠٤) اللي يستشهد بدوره بعولف صوان الحكمة ) وكذلك : (Awa, Leaprit oritique des Frères de la Pureté, p. 23 f.
  - البيهقي ، تاريخ حكماء الاسلام ، ص ٣٥ وما بعد .
- ۲ القنطي ، تاريخ الحكماء ص ؟؟؟ ، عوا العقطي ، تاريخ الحكماء ص ؟؟؟ ، عوا
- والموسوعة الاسلامية ، مادة المجريطي ، ومكتبة راغب بائسا ، الاستانة ، مخطوط رقم هـ41 ، المورنات ٧) ــ ١٣٩ (١-١٢) ، حيث يدعي المجريطي صراحة انه مؤلف وسائل الاخوان .
  - ٧ اخوان الصفاء ) الرسائل ، ج } ، ص ١٥٠
    - Α المصدر تقسه ) ص ۵۷ وما بعد .
  - ٩ اخوان الصفاء ، الرسالة الجامعة ، ج٢ ، ص ٣٩٥ .
    - ١٠ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج) ، ص ٢) ٠
    - اي يملم ، اللفظة اليونائية manthâno ، اي يملم .
    - ١٢ اخران المنفاء ، الرسائل ، ج١ ، ص ٢١ . .
      - ۱۳ الصدرنفسه، ص۲۲،
    - ١٤ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج١ ، ص ٣٩٥ .
    - ١٥ ابو ريده ، رسائل الكندي ، ج١ ، ص ١٢٦ .
- ۱۲ ان كتاب « العالم » مؤلف منحول على ارسطوطالبس » وهو من آثار القرن الاول للميلاد» وجله مردود الى الفيلسوف الرواق بوسيدونيوس الافامي ، الا ان العرب احتبروه من مؤلفات ارسطو ، انظر : Ross, Artetotle, p. 11: وهو بلحق في التراث العربي بمؤلف ارسطو الموسوم « بكتاب السماء » .
- ١٧ لهذا التمثيل بالجنة دلالة الريخية طريفة . فقد عمدت احدى الفرق الاسماعيلية المروفة

- بالحنسانيين في قلمة الوت الى استخدام هذه الوسيلة من اجل اجتداب الاباع ، اظر : Hitti, History of the Arab, p. 446 1.
- بــط نيقوماخوس الجرشي (القرن الاول للبيلاد) . كما فعل بامبليخوس من قبـل ،
   منـمون اللاهوت الفيئاغوري في وسالة عنوانيا . . .
   Theolegoumena tes arithmetikes

راجع : (Sarton, History of Science, vol. I, p. 360) والذي وصلنا منها بالعربية ٩ مدخل الى الحساب ٩ منسوب الى لابت بن قرة ، انظر

- وَّالْدَي وصلنا منها بالعربية ٩ مدخل الى الحساب ٩ منسوب الى لابت بن قرة ، انظر الطبعة التي حققها كونش ، بيروت ، ١٩٥٩ .
  - 19 اخوان الصغاء ، الرسائل ، ج٢ ، ص ٢٠٠ ٠
    - ٢٠ المسدرنقية ، ج١ ، ص ٩ ٠
    - ٢١ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج١ ، ص ٥٦ ٠
- ٢٢ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج١ ، ص ١٥ ، و ج١ ، ص ١٨١ ، وفي امائن متفرقة . والكاب في المرجع الثاني يتكلم عن « نشأة الخلائق » ، بينما يتحدث في الاول عن « ابداع الخلائق » .
  - ٣٣ المصدر نفسه ) ج ( ) ص ٦٥ وما بعد .
  - ٢٤ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج١ ، ص ٨٨ ٩٩ ٠
  - ۱۷۸ ۱۷۸ می ۱۷۸ ۱۷۹ ، می ۱۷۸ ۱۷۹ ،
    - ٢٦ المصدر نقسه ، انظر ايضا ، ج١ ، ص ٧٥ وما بعد .
- مدا الحديث المنسوب الى النبي او الى علي يعلق عليه متصوفة الاسلام المتأخرين اهمية
   خاصة
  - ۲۸ اخوان الصفاء ) الرسائل ) ج1 ) س ۲۱ ۰
  - ٢٩ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج ١١ ، ص ١١٥ .
    - ٣٠ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٢ ، ص ٢٠ ٠
- ث كونيات العرب من الباع الافلاطونية الجديدة (نظي ابن سينا) هنالك ادبع كرات بين
   كرة القمر وكرة الارش ، تقابل المناصر الاربعة وهي النار والهواء والماء والارض .
  - ٢٢ اخوان الصفاء ) الرسائل ، ج٢ ، ص ٢١ .
    - ٣٢ المدر السابق ، ص ٢٥ ٠
  - ٢٤ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٢ ، ص ٧٤ .
  - ۲۵ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج۲ ، ص ۱۸۰ .
    - ٣٦ الصار تاسه ) ص ١٨١ -
  - ٣٧ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٢ ، ص ١٨٩ ١٨٠ .
    - ٢٧ اخران الصفاء ، الرسائل ، ج٢ ، ص ١٩٧٠
  - ٢٩ اخوان الصفاء ) الرسائل ) ج٢ ) ص ٥٦ \_ ٧٥) .

- ٠ المدر تقسه ، ص ٢٨ ، ١٢ وما بعد ٠
- اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٢ ، ص ١١٧ ٥٥١ ، ج٣ ، ص ٣٣٣ ٥٥١ ، ج١ ،
   ص ٧١٥ ١٥٣ -
  - ۲) المصدرنفسه ، ج۲ ، ص ۸ ۰
  - ٣] يقتبس الؤلف ههنا من كتاب آلولوجيا المنسوب الرسطو .
    - )) اخوان الصفاء ) الرسائل ، ج۱ ، ص ۱۳۷ وما بعد .
  - ه } المصدر نفسه ، ج٣ ص ٧ وما بعد ، ٧٩ وما بعد ، وفي اماكن شتى ه
    - ٢٦ المعدر السابق ، ص ٢٠٠٠
    - ٧٧ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٣ ، ص ٢٠ •
- ٨) ان لا النافية غير واردة في النص ، وقد اضفته على اعتبار أنه ساقط من النص الاصلي،
   لان سياق الكلام يقتضيه .
  - ٩٤ أخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٣ ، ص ٢٣ ٠
  - ه اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٣ ، ص ٣٠ ٠
    - اه المصدرنفسه،
  - ٢٥ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٢ ، ص ١٢ ، ٦٣ .
- ٢٥ الصدر نفسه ؛ وفي اماكن متفرقة ؛ ثابل الرسالة الجامعة ؛ ج١ ؛ ص ١٨٦ وما بعد .
  - βه المستر السابق ، ص γ۱ وما بعد ·
  - ٥٦ اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج) ، ص ٣٣ ، ، ج٣ ، ص ١٦٥ ، ٣٠٨ ٠
    - ه اخوان الصفاء ، الرسائل ، ج٣ ، ص ٧٦ وما بعد .
    - ٧ه المسدر نفسه ، ج٣ ، ص ١٩٥ وما بعد ، ١٩٨ وما بعد .
    - ٨٥ اخوان الصفاء ؛ الرسائل ؛ ج٢ ؛ ص ٨٦) وما بعد ؛ ٣١ .
- ٩٠ المسلم نفسه ، ج٤ ، ص ٢٨ وما بعد ، ٩٣ ، ٧٤ وق اماكن شتى ، ولكن نابل
   ج٣ ، ص ٧٧ .
  - ٦٠ الصدر السابق ، ج٣ ، ص ٢٠٣ وما بعد .
  - ١١ أخوان الصفاء ، ج } ، ص ٢ } ، انظر ايضا اعلاه .
  - ٦٢ اخوان الصفاء ؛ الرسائل ؛ ج٣ ؛ ص ٦١ ؛ ٢٥٤ ؛ وفي اماكن شتى .
    - ٦٢ الصدر نفسه ، ص ٥١) وما بعد ،

البَابُ السّادسُ

النست ارالف كيرالفاسني في القرى اللعاشِر

# العُمِّـل الأول أبوحيان النِّـوحيدي

#### من اتباع ابن سينا

كان من شأن شهرة الفارابي وابن سينا ان تفضّ من مكانة مغكرين المحديدة البارزين الذين اشتهرة ، لكنهم في الوقت نفسه ، من دعاة الافلاطونية الجديدة البارزين الذين اشتهروا في القرن العاشر واوائل الحادي عشر . لذلك ، لا بد لنا من ان نخص بالذكر بعض تلاملة ابن سينا . فقد وضع ابن المرزبان (بهمنيار) ، وهو من اوسع اتباعه شهرة ، كتابا جامعا في ثلاثة اجزاء بسط فيه فلسغة استاذه ، سماه كتاب « التحصيل » ١ ، كتاول فيسه موضوع المنطق ، والطبيعة ، وما بعد الطبيعة . لكنه خلا من الاصالة . وهو المعافية بالوشيعة . لكنه خلا من الاصالة . وهو الفلسفي في الاسلام ، وميزته الوحيدة انه خالف في تنسيقه للموضوعات الفلسفي في الاسلام ، وميزته الوحيدة انه خالف في تنسيقه للموضوعات الفلسفية الترتيب التقليدي ، كما يشهد على ذليك الحاق بحث الطبيعة . ومن تلامذة ابن سينا ايضا الكرماني والمصومي وابن زيلا ، ونحن نقتصر على ذكر اسمائهم لانهم لم يتركوا لنا آثارا مكتوبة ،

## ابو حيان التوحيدي

وكان من مشاهير الولفين في هذا العصر العلامة الاديب ابو حيسان التوحيدي ( توفي حوالي ١٠٢٣ ) ، وقد كان له تأتير واسع في حلقات الادب والفلسفة في النصف الثاني من القرن العاشر . كان ابو حيان تلميذا وصديقا لعالم بارز آخر هو ابو سليمان السجستاني (ت . . . . ) الذي تميز بالتضلع من علوم اليونان ، كما يشهد على ذلك كتابه في تاريخ الفلسفة اليونانية ب الاسلامية المعروف به « صوان الحكمة » والذي حرره البيهقي اليونانية ب الاسلامية العروف به « صوان الحكمة » والذي حرره البيهقي (ت - ١٠٠١) في القرن الحادي عشر ٢ . وقد نسبت الى السجستاني ، الذي لقب بالمنطقي ، شروح كثيرة على منطق ارسطوطاليس والمواضيع المتصلة

#### الباب السادس: انتشار الفكر الفلسفي في القرن الماشر

به ٢ . لكن هذه المؤلفات ــ لسوء الحظ ــ لم يبلفنا منها شيء . والواقع انه باستثناء ما رواه ابو حيان من ارائه الفلسفية والمنطقية ليس بيدنا اي دليل على اثره الفكــري ، الا الاشارات العابــرة التي اطــراه بها مؤلفو الفكـــر الفلسفي ٤ .

#### كتاب الامتاع والؤانسة

أن التوحيدي الذي عرضنا له في حديثنا عن اخوان الصفا ، قد احرز شهرة اوسع عن طريق مجموع من الؤلفات الادبية الفلسفية ، اهمها مسن الناحية التاريخية كتاب « الامتاع والمؤانسة » . وهو سلسلة من الاسمسار تناولت العديد من الوضوعات الادبية والفلسفية . وهذا الكتاب الذي وصف بانه نوع من « الف ليلة وليلة فلسفية » افرغه مؤلفه في قالب ادبي انيق ، خلافا لما جرى عليه فلاسفة العصر ، لكنه لم يكن غريبا عما الفته اقلام ادباء القرن العاشر .

وفي كتاب « الامتاع » نظرات فلسفية في احوال الحياة عامة ، وفي محن المؤلف وهمومه الشخصية المشحونة بالحزن والمرارة ، لكننا لن نتوقف الان عند هذا الجانب من الكتاب ، أن التوحيدي لم يكن في هذا الكتاب وفي سائر مؤلفاته مؤلفا منظما في الفلسفة ؛ الا أنه تميز مع ذلك بسمة الاطلاع في باب الفلسفة ؛ الما ملاحظاته على معاصريه فكثيرا ما كانت جارحة واحيانا خبيثة ، لكنها جاءتنا احيانا صحيحة ومفيدة ، ورايه في العديدين منهم ، من ابن زرعة المترجم الى مسكويه الفيلسوف (وقد كان رفيقسا له) أنهم كانوا مرتزقة او خلماء ١ .

#### محتوى كناب الامتاع

وقد حفظ لنا التوحيدي في وقائع الليلة الثامنة حوارا مفيدا جسرى بين ابي بشر متى ، اشهر علماء النطق في عصره ، وابي سميد السيرافي ، احد علماء النحو والفقه معن كانوا يتمتعون بمكانة مرموقة . جرى هذا الحوار بحضور الوزير ابن الفرات في سنة ٣٢٦ للهجرة ( ٣٣٢ م ) وعمد المؤلف الى تدوينه من تقرير شفهي عنه ٧ - ويتردد صدى هذا الحوار ، بعد ذلك ، في بعض ما كتب الفارابي في موضوع الصلة بين المنطق والنحو ، مما سبق لنا أن اشرنا اليه ٨ . لكن هذا الحوار جا ءمشحونا بالمشاعر العاطفية لما داخله من النزعات العنصرية والمذهبية . فقد اخذ السيرافي على ابي بشر تشبشه من النزعات العنصرية والمذهبية . فقد اخذ السيرافي على ابي بشر تشبشه من النزعات العصرية والمذهبية .

#### الفصل الاول: أبو حيان التوحيدي

بالتراث اليوناني مع انه كان يجهل اليونانية ( اما ترجماته المنطقية نقد نقلت عن ترجمات صربانية سابقة ) ، وحمل عليه لركاكة تعبيره العربي. ولا يتصدى ابو يشر لتغنيد هذا الانتقاد ، بل يكتفي بالقول : ان النحو يتعلق بالالفاظ ، اما المنطق فيعالج المفاهيم ، والمفاهيم لا تتأثر بلفة الترجمة ، قال : « يكفيني من لفتكم هذه الاسم والفعل والحرف ، فاني اتبلغ بهذا القدر الى اغراض قد هذبتها لى يونان » ، ،

## بين علم النحو وعلم المنطق

اما القضية الكبرى التي يعرض لها متى بن يونس ، وهي ان المنطق هو الاداة التي يميز بها الكلام الصحيح من الفاسد ، فيعارضها السيرافي بقوله ان هذا التمييز هو من شان علم النحو ، ثم يسأل : كيف يمكسن ان يكبون المنطق ، وهو العلم اللي استنبطه رجل يوناني (هبو ارسطوطاليس) اداة يحترس بها رجل تركي او هندي او عربي عن الخطأ في التعبير ؟ وجواب متى هو : ان المنطق انما يعني بالمفاهيم التي ينطوي عليها التعبير اللغوي، فالاختلاف المنصري بين الجماعات ، لذلك ، لا دخل له في هذا الخلاف . ويمثل على ذلك بقوله : ان مجموع انتين وانتين هو اربعة في كل مكان ويلاحظ السيرافي في جوابه ان قياس المنطق على هذه المسألة الحسابية مضلل ، لان الاحكام المنطقية ليس فيها من اللاقة من المعليات الحسابية ؛ ويردف ان المنطقي لا يستطيع ان يتخلى عن اللغة تخليا تاما ؛ والذي يبدو ان احدنا لا يستطيع انتيان علم النحو ما لم يتقن اللغة التي وضع بها علم المنطق ، وهي اليونانية ،

ثم يطرح السيرافي على متى بن يونس اسئلة في النحو تتعذر عليه الاجابة عنها . فيتم بذلك السيرافي نصر كاسح على خصمه ، في حين كان خصمه قد اقر صراحة في بدء المناقشة بانه يجهل المشاكل النحوية التسي تنطوي عليها هذه اللغة المقدة . وكان كلما ازداد متى تقصيرا في مواجهة المتحديات اللغوية ، ازداد السيرافي ثقة بنفسه وتبجحا بعلمه . حتى بادره متى في احدى المناسبات بقوله انه لو واجه مثل هذا الاستجواب في علم المنطق لكان مصيره من شدة الاضطراب والخذلان مثل المصير الذي لقيه هو في موضوع اللغة . لكن السيرافي لم يلن في موقفه ، بل واصل دعواه بان متى وزملاءه المناطقة قد شوهوا اللغة العربية وافسدوها بما ادخلوه عليها مسن والماطة وتعابير غربية عنها . وادهى من ذلك ان ابحائهم في المنطق ما كانت يوما مستقصاة ، وان علمهم هذا مع ما يدعى له من شرف الغاية يوما مستوفاة او مستقصاة ، وان علمهم هذا مع ما يدعى له من شرف الغاية

#### الباب السادس: انتشار الفكر الفلسفي في القرن العاشر

كوسيلة لبلوغ الحق ، لم ينجع في حل اي من الخلافات الجدلية .

ولا حاجة الى القول أن انشأهدين ، فضلاً عن الوزير ، ابتهجوا لانتصار النحوي على المنطقي . ولم يقتصر الامر على المنطقي النسطوري ، متى بسن يونس ، بل شمل فيلسوفا مسلما لا يرتقي الشلك الى صحة ايمانه هسو الكندي ، فقد كان ممن جرفهم تيار التهكم الذي ختمت به هذه المناظرة . ذلك ان موجة التحامل على الفكر الهيليني ، ومناواة الاتجاه الفلسفي ارتفعت كثيرا في هذه الفترة ، زادت عوامل لفوية وعرقية ودينية وسياسية ، فسي العنف الذي كانت تناقش به مثل هذه القضايا علنا ، فكانت هذه الحقبة ، كما سنرى ، الفترة التي شهدت ظهور الاشعرية ، وهي الفرقة الكلامية التي جابهت المعتزلة ، وقدر لها اخيرا ان تطفى على حركة الكلام لمدى مديد مسن الرسان .

#### بين احكام الشريعة ومبادىء الفلسفة

بي الما المستعدد الله السابعة عشرة مناظرة هامة في موضوع خطير وتناولت وقائع اللهة السابعة عشرة مناظرة هامة في موضوع خطير آخر من المواضيع التي شغلت مفكري العصر ، هو الصلة بين الفلسفة والعقيدة الاسلامية . على ان التوحيدي يكتفي ههنا بسرد اراء استاذه السجستاني في موضوع « رسائل اخوان الصفاء » التي كانت قسد صدرت في هسله الفترة ١١ . فراي السجستاني بها ، وهو في الفالب راي التوحيدي ، ان محاولة الاخوان هذه في الجمع بين الفلسفة اليونانية والعقيدة الاسلاميسة محاولة مصيرها الفتيل التام . وقد حاول مفكرون آخرون ، هم اعلى كمبا من « الاخوان » ، هذا التوفيق ولم يظفروا منه بطائل . فالايمان الديني ، في ولو كانت هذه العلوم من لوازم الديانة ، لحثنا القرآن على تحصيلها . الا انه ولو كانت هذه العلوم من لوازم الديانة ، لحثنا القرآن على تحصيلها . الا انه بعدلا من ذلك ، حدرنا منها واشار علينا بتجنبها . ومع كل ما تعرض له المسلمون من خلافات حول العقائد والفرائض ، لم يحاول احد من ارباب بدلا من ذلك ، حدرنا منها واشار علينا بتجنبها . ومع كل ما تعرض له المسلمون من خلافات حول العقائد والفرائض ، لم يحاول احد من ارباب الفرق الكلامية ، ولا من اصحاب المداهب الفقهية ، أن يستعين بالفلسفة على حل المشاكل المستعصية . وحتى النصارى والمجوس ( عبدة النار ) انفسهم حل المشاكل الستعصية . وحتى النصارى والمجوس ( عبدة النار ) انفسهم لم يلجاوا يوما الى الفلسفة لحل خلافاتهم الجدلية ١٢ .

## النبوة تفني عن الفلسفة

والفيلسوف عنده هو دون النبي ، كما ان العقل دون الوحي . والوحي

هو الاسلوب الذي يخاطب به الله البشر ، وفي جملتهم الفلاسفة - ويضيف الى ذلك ان العقل أو كان جديرا ببلوغ الحق وحده ، لكان الايمان فضلا . لكن العقل الذي يملكه جميع الناس غير موزع عليهم بالتساوي . فاذا انعدم الوحي بقي الحق محجوبا عن البعض الى الابد ١٢ .

# الغصتلالشاني

# معكويه

#### علومه ومؤلفاته

عاصر التوحيدي اثنان من المع مفكري العصر هما يحيى بن عسدي سه وقد سبقت الاشارة اليه بين تراجمة العصر — ومسكوبه خازن السلطان البويهي عضد الدولة . وكان ثانيهما يتردد على الحلقات الادبية والفلسفية نفسها التي ارتادها التوحيدي . ومع ان التوحيدي ( وكذلك ابسن سينا ) كان سيء الرأي بمكانة مسكوبة الفكرية يحتقره لبخله ويستسخف تجاربه الباطلة في الكيمياء ١٤ ، فهو الذي يوافينا باوفر مجموعة بلفتنا من ارائسه الادبية والفلسفية ، وذلك في مؤلف آخر من مؤلفاته هو كتاب « الهوامسل والشوامل » وننبغي للللك اعتبار مسكوبه ، الى جانب التوحيدي والسجستاني ، الرعيل الاول ، بين ادباء العصر الموسوعيين ، ذلك ان علمه والسجستاني ، الرعيل الاول ، بين ادباء العصر الموسوعيين ، ذلك ان علمه التاريخ المام هو « تجارب الام » ، ومجموع من الحكم اليونائية — الفارسية للماريخ هو كتاب « جاريدان خرد » مسبقت الاشارة اليه ١٠ ) وكتاب في الخلاق هو « تهذيب الاخلاق وتطهي الاعراق » ، ومقالات في علم النفس ؛ ونسب اليه فضلا عن ذلك ، مؤلفون قدماء ١٧ كتابا يبحث في الصيدلة والطبخ .

## في اثبات الاول

بسط مسكويه في كتاب « الفوز الاصفر » وهو من مؤلفاته الهامة . اصول الافلاطونية الجديدة ، وهو متقدم بالزمان على كتاب ابن سينا الماثل الموسوم به «النجاة». لكن بين الكتابين فوارق ملحوظة في الاسلوب وفي المحتوى . ذلك أن العلوم الفلسفية ، كما يرتبها مسكويه هي الرياضيات فالمنطق فالطبيعة ، في حين أن ترتيبها التقليدي ، عند اتباع الافلاطونية الجديدة من فلاسفة العرب ، كما اثبته الفارابي وابن سينا ، يقدم علم المنطق باعتبار أنه المدخل لدراسة سائر العلوم الفلسفية . ففي موضوع

#### الياب السادس: انتشار الفكر الفلسفي في القرن العاشر

اتبات الاول ، ذكر مسكويه ان جميع الفلاسفة « القدماء » اثبتوا وجود الله واقروا بوحدانيته ، وان رايهم في هذا الموضوع يتفق مع تعليم الانبياء اتفاقا تما ١٨ . ودليله المفضل على وجود الله \_ خلافا لسائر فلاسفة الاسلام \_ هو الدليل الارسطوطالي المبني على الحركة والذي هو عنده اظهر البينات واقوى الادلة على وجود الخالق ، وهذا الخالق ، او « المحرك الذي لا يتحرك » غيم متفير ، وهو مباين كل المباينة لاي كائن آخر ، وكان من شم ان استحال وصفه عقليا بغير الصفات السلبية ، على انه لما كان من الواجب ان نسب اليه اسمى الكمالات ، وجب علينا ان نسترشد في بلوغ هذه الفاية بالكلام الالهى . وبما اتفقت عليه الله ١١ .

## في نشأة الكون

وفي موضوع خلق العالم ، يذكر مسكويه ان احداث الله للاشياء كان بالصدور ، وان الكائن الاول الذي انبثق من هذا المصدر الاوحد هو العقال الاول الذي يسميه العقل الغمال (خلافا لسائر الانبثاقيين من فلاسفة العرب، الذين اطلقوا هذا الاسم على العقل العاشر ) وانبثق منه ثانيا النفس ، وثالثا السماء . ثم يواصل الكلام فيذكر ان الله خلق جميع الاشياء من لا شيء ، وكانه غافل عما يقوم بين رأي القائلين بالانبثاق ، والمؤمنين بالخلق من العدم ، من تعارض فاضح .

## في وظيفة النفس ومصيرها

وفي سياق كلامه عن النفس يشكو من شدة الابجاز في كتب ارسطوطاليس ، ومن اختلافات الشارحين لا سيما اسكندر الافروديسي واسطوطاليس ، ويصرح بانه كثيرا ما استعان في هذا الموضوع بمؤلفات الحسن بن سوار ( ابن الخمار ) وهو اشهر اتباع يحيى بن عدي ، الله سنمرض له بعد قليل . ان ميزة النفس الحقيقية ، عند مسكويه ، هي انها قادرة على تقبل الصور المضادة في وقت واحد ، فعمارفها للالك تشمل جميع الاشياء القريبة والبعيدة ، المحسوسة والمعقولة ؛ اما في وصفه لهده المرفة فهو بتابع ارسطوطاليس فيذكر أن النفس وان تباينت وظائفها فان ادراكها واحد ، والا تعذر عليها التمييز بين انواع المعارف المتباينة من محسوسات ومعقولات .

وفي ختام هذا الكتاب بحث في النبوة والتنبؤ هو مزيج من عناصر

#### الفصل الثاني : مسكويه

ا فلاطونية جديدة واسلامية واحيانا ايرانية . فهو بعد ان يعرض لموضوع بقاء النفس بعد الموت ، يتوقف عند مصيرها في الحياة الثانية ، وعند السعادة التي كانت دوما غايتها ، سسواء في هذه الدنيا او في الآخرة .

## منهبه في الاخلاق

وربما كان اهم من هذا المرض التقليدي لنظرية الصدور ما الفه مسكويه في فلسفة الاخلاق ، فقد ترك لنا في هذا الباب كتابا منظما قسل نظيره في العربية هو كتاب «تهذيب الاخلاق وتطهير الاعراق » ، وكان الفرض من وضعه ، كما يذكر الرُّلف في مقدمته « ان نحصل لانفسنا خلقا تصدر به عنا الافعال كلها جميلة ، وتكون مع ذلك سهلة علينا ، لا كلفة فيها ولا مشقة ، ويكون ذلك بصناعة وعلى ترتيب تعليمي » ٢٠ ، ولكي نبلغ هذا الهدف ، ينبغي لنا في رايه ـ ان نبحث في طبيعة النفس وكمالها وقواها ومصيرها ، كما تقرر ذلك في علم النفس .

#### فضيلة النفس الانسانية

فالنفس ، كما سبقت الاشارة ، جوهر مختلف كل الاختلاف عسن الجسد ، وعلى ذلك فهي قادرة على استيماب الصور المتضادة ، محسوسة كانت او معقولة ، قريبة او بعيدة ، كبيرة او صغيرة . واما قواها المختلفة ، فالناطقة تختلف عن الحساسة في انها هي وحدها قادرة ان تميز بين الحق والباطل ، وان تدرك انها تدرك ، بالاضافة الى موضوعات هذا الادراك . وفضيلة النفس طلب المعرفة ، وهو وظيفتها الرئيسية ، يضاف الى ذلك هجر كل ما هو جسدي ومادي . وفضيلتها هذه تقاس بعدى اقبالها على ما يتصل بلجيمتها ، ونفورها من كل ما يتصل بالجسد .

## ميزة الانسان الغمل الارادي

وما يميز الانسان عن سائر الحيوانات بوجه خاص ، هو ، كما يقول ، القدرة على اتيان الافعال الارادية الناجمة عن التفكير والتعييز . وهذه الافعال نوعان : حسنة وسيئة ، او خيرة وشريرة . فالافعال الخيرة ، في تعريفه ، هي الامور التي تحصل للانسان بارادته وسعيه في الامور التي وجد الانسان لها وخلق من اجلها. وتعريفه للشرور انها «الامور التي تعوقه عن هذه الخيرات بارادته وسعيه او بكسله وانصرافه » ٢١ .

### الحياة الخيرة وليدة التعاون

وعلى ضوء هذا التعريف الفائي للخير والشر ، نستطيع التدليل على ان الانسان ، بمقدار ما يقوى على العيش طبقا لاحكام طبيعته كحيوان عاقل، يحظى بالسعادة في هذه الحياة وفي الحياة الآخرة . لكننا اذا اخلانا بعين الاعتبار ، ان الاغراض التي ينبغي للانسان ان ينشدها عديدة ، وان طاقات الخاصة محدودة ، تبين لنا ان الحياة الفاضلة رهن بالاجتماع والتعاون . فالاجتماع يمكن الناس من ان يتعاونوا في طلب اغراضهم ، وفي ان يحب واحدهم الاخر « لان كل واحد يرى كمال نفسه عند الاخر » ٢٢ .

#### فضأثل النفس تابعة لقواها

ان هذا التقسيم لقوى النفس المرتبط بهده النظرية في الفضيلة هـو في اساسه افلاطوني . فللنفس على ما يذكر مسكويه ثلاث قوى : القـوة الماقلة او اللاية القائمة في الدماغ ؛ والقوة الشهوانية او الحيوانية المستقرة في الكبد والقوة القضبية 17 والتها القلب .

وهذا التمسيم لقوى النفس يستتبع تقسيم الفضائل ، والرذائل المقابلة لها ، الى ثلاث فئات مقابلة . فعندما يكون الجانب العاقل من النفس معتدلا ، ويتوق الى المرفة الحقة التي هي غرضها الحقيقي ، تنشأ فيها فضيلة العلم او الحكمة ؛ وعندما تسعى القوة الشهوية الى غرضها الخساص باعتسدال ، وتنقاد الى ارشاد العقل ، تنشأ فيها فضيلة العفة وتتبعها صفة المحخاء ؛ وأخيرا عندما تخضع القوة الفضيية للقوة العاقلة ، تنشأ فيها فضيلة الحلم وتتبعها الشجاعة . ومن اجتماع هذه الفضائل الثلاث تنشأ فضيلة رابعة هي كمالها وتعامها من حيث اعتدالها ونسبة بعضها الى بعض ، وهي فضيلة العدالة . لذا اجمع الحكماء على ان الفضائل الرئيسية اربع هي الحكمة والعدالة . اما اضدادها القابلة فقد اتفقسوا على انها :

وتتغرع عن هذه الفضائل الرئيسية الاربع فضائل فرعية عديدة . فعن الحكمة تتفرع فضائل الذكاء ، والذاكرة ، والتعقل ، وسرعة الفهم ، وصفاء الذهن ، وسهولة التعلم ؛ وعن العفة تتفرع فضائل الحياء ، والدعة ، والصبر، والسخاء ، والقناعة ، والدماثة ، والانتظام والمسائة ، والوقال ، والورع ؛ وعن الشجاعة تتفرع فضائل كبر النفس ، والنجدة ، وعظم الهمة ، والثبات ، والحام ، ورباطة الجأش ، والشهامة ، والجلد ؛ وعن العدالة \_ اخيرا \_ تتفرع

#### الفصل الثاني : مسكويه

فضائل الصداقة ، والالفة ، وصلة الرحم ، والمكافأة ، وحسن الشركــة ، والانصاف ، والتودد ، والعبادة .

#### نظرية الاوساط الخلقية

ان هذا الزج الرائع بين المفهوم الافلاطوني والمفهوم الارسطوطالسي للفضيلة ، يبدو كامتداد للتراث الرواقي والافلاطوني الجديد ، الذي استهدف التوفيق بين تعاليم افلاطون وارسطوطاليس الاخلاقية . وربما كانت صلة الوصل فيه شرح فرفوريوس على « الاخلاق الى نيقوماخس » المدي لم يصلنا ، الا ان ذكره ورد في فهارس الكتب العربية ٢٥ . ومسكويه لا يقتصر في تنسيق نظامه في الفضائل وما يقابلها من الرذائل على الاستناد الى منهج افلاطون وحسب ، بل يستعين به ايضا في شرح نظرية الوسط الارسطوطالي ايضا ، فيعتمدهما معا في تحديد طبيعة الفضيلة . فعلى غرار ارسطوطاليس يشير الى ان الفضيلمة ، من حيث هي وسط بين طرفين ، لا يمكن دائما تعديدها بالضبط ٢١ ، وانه ينبغي لنا أن نفهم بالوسط ، ليس الوسط بالمني العام ، بل الوسط بالنسبة الينا ، أي بالنسبة الى فاعل معين في قرينة العام ، بل الوسط بالنسبة الينا ، أي بالنسبة الى فاعل معين في قرينة العراف وهي عديدة ، اسهل جدا من الوقوف على الوسط وهو مبدئيا واحد .

### السعادة بمفهوميها الدنيوي والروحي

ويعالج مسكويه السعادة بمنهوسيها الدنيوي والروحي كلا على حدة . فسعادة الإنسان الدنيوية تقوم على فرض سلطانه على هذا العالم الذي هو جزء منه ، وتدبيره بما يتفق مع متطلبات الحكمة العملية ، ذلك أن طبيعته انها هي حيوانية أو جسدية من جهة ، وملكية أو روحية من جهة أخرى ، أما سعادته الاخروية فتقوم على تلك الفيطة الروحية التي ينعم بها في الحياة الاخرة بمشاركة الملائكة والسعداء ، والنوع الاول من السعادة دون النسوع الثاني بعراحل بعيدة ، والثاني هو ذروة جميع جهودنا الخلقية والروحية ، التي نبلغ فيها ذروة الاكتفاء الذاتي الذي هو من خواص الحياة الالهية . ويعمد مسكويه الى دعم رايه هذا باقتباس فقرة من ترجمة لابسي عثمان الدمشقي يظن انها خلاصة رسالة لارسطو في فضائل النفس ، لكنها ولا ربب، صيغة محرفة للمقالتين السادسة والسابعة من الكتاب العاشر من « الاخلاق

#### الباب السادس: انتشار الفكر الفلسفي في القرن الماشر

الى نيقوماخس » ٢٧ ، يصف ارسطو فيه حياة التأمل بانها ضرب من المساركة في الحياة الإلهية التي تصبو اليها الطبيعة البشرية بكاملها ٢٨ .

ومع ذلك فمسكويه ، شأن ارسطوطاليس ، يتحاشى الانتقاص مسن الحياة العملية التي لا تتيسر لنا الا عن طريق خيرات الحياة الخارجية ، ولا تتم الا بمعونة الاصدقاء . فالصداقة الانسانية بالنسبة اليه مقو"م اساسي للحياة الفاضلة .

## سبيل الصداقة والمحبة

وكذلك الخيرات الخارجية ، ان هي طلبت باعتدال ، والرغبة الملحة في كسب الاصدقاء والحرص على التمتع بصحبتهم اللذين يصفهما ارسطو في نطاق الالغة الجماعية التي جعلها في كتاب « السياسة » الميزة الاساسية للانسان الذي « ليس هو الها ولا بهيمة » ٢٠ . ويتطرق مسكويه بعد الصداقة الى انواع المحبة الاخرى ، نظي حب النوج او الوليد ، والولاء للحكماء وارباب الفضيلة ، واخيرا محبة الله . ثم يدلي بارشادات في كيفية تدبيرنا لانفسنا ، وتصرفنا مع اقراننا من البشر ، ويذكر في همذا الصدد مشكلتين مختلفتين تواجهان الرجل الفاضل والمعلم الصالح في وقت واحد ، هما الحفاظ على الاخلاق السليمة بعد اكتسابها ، واستعادتها متى نقلت ، مما يتبع لنا ان نتحدث ، في نطاق الفلسفة الخلقية ، عن مهمة وقائية واخرى علاجية ، كما نغمل عادة في علم الطب ٢٠ .

## امراض النفس ، اسبابها وعلاجاتها

ان الرض الخلقي الذي ينبغي ان يشبجب بشدة ؛ فوق جميع الامراض التي تصيب النفس وتدفعها الى معاناة قلق لا موجب له ، هو الخسوف ، لا سيما الخوف من الموت. هذا الخوف هو الذي يطفى على عقول الجهال والرعاع الذين لا يفهمون طبيعة الموت الحقة ، فهم يعتقدون انه بانحلال اجسادهم ينتهي امرهم وبنحل كيانهم . وانعا الموت عبارة عن انتقال النفس ، للدى مغارقة الجسد الذي كان آلتها في اثناء حياتها على الارض ، الى مرتبسة اخرى ارتى مقاما وآكثر نقاوة واوفر نعمة . ولما كانت النفس جوهرا بسيطا، كانت غير معرضة للانحلال والاضمحلال ، لكنها قابلة للاستحالة . فالفيلسوف الذي يستلعيه الذي يدرك هذه الحقيقة في النفس ، يتحرر من ذلك القلق الذي يستلعيه خوف الموت فضلا عن مصائب الدنيا . ان الفيلسوف الحق هو ، ولا شك ،

#### الفصل الثاني: مسكويه

ذاك الذي بلغ مرتبة « الموت الارادي » التي لا يدركها الم ، خيالي او حقيقي. والموت الارادي خلافا للموت الجسدي ، يستتبع اماتة الجسد والشهوات مما اوصى به الفلاسفة عامة ، وافلاطون خاصة ٢١ .

واذا كان الخوف من الموت متاتباً عن الخوف من العذاب الذي يظن انه للإزم الموت ، فيجدر التذكير بان العداب انما يصيب الاحياء فقسط . امسا الاموات ، وقد فارقت نفوسهم اجسادهم ، فقد تخطوا طور المداب ، لانهم تجاوزوا طور الشعور . واذا ادعى البعض ، مع ذلك ، اننا انما نخاف مسن الموت لاننا نخشى المقاب الذي يتلوه ، فمن الواضح ان موضوع قلقنا يصبح عندها المقاب لا الموت . والحكيم باستطاعته ان يتحاشى الآثام التي تقود السه ٢٢ .

والمرض المضني الآخر الذي هو من اشد الامراض على النفس هو مرض الحزن ، وخير علاج له هو الفلسفة ، والحزن نظير الخوف من الموت هو نتيجة الجهل ، سواء في ذلك جهل احوالنا العابرة في هذه الحياة ، او جهل مقومات سمادتنا الحقيقية ، او تفاهة قلقنا على مقتنياتنا الدنيوية التي هي عنوان شقائنا ،

ويختم مسكويه بحثه الاخلاقي بهذا التحليل لعاطفة الحزن ولطبيعته الاصيلة ، فيقف منه وقفة تأملية مشوبة بروح سقراطي في فسن مدافسة الحزن ، وهو الموضوع الذي ختم به العديدون من فلاسفة الاسلام ابحاثهسم الاخلاقية ، ذكرنا منهم ، في ما سبق ، ابا يوسف الكندي ، وابا بكر الراذي.

# القَصِّلالثالث

## يحيث بن غطي

#### مكانة يحيى الفريدة

وهنالك علم آخر برز في القرن العاشر ، كان من افراد هذه الحلقــة الناشطة من الفلاسفة والمناطقة ، هو العالم اليعقوبي يحيى بن عدي ، الــذي عرضنا له سابقا كأحد كبار المستغلين بالترجمة في ذلك العصر ٢ .

لم يكن يحيى هذا مجرد ترجمان للعلوم السريانية - اليونانية ، بسل تجاوز هذه المرحلة حتى بات جديرا بمكانة فريدة في رواية المناظرات الفلسفية والكلامية التي احتدمت في القرن العاشر ، وتشهد على علمه الواسع الاخبار الكثيرة التي تخصه بفضل فريد هو انه حفظ لنا - وغالبا بخط يده - العديد من النصوص الفلسفية والمنطقية التي اعتبرها العلماء ورعاة العلم ذات اهمية بالفة ، وتعترف له كذلك بفضل نشرها واشاعتها ، من تلك الاخبار ، مثلا ، الرواية التي تجعله مترجم كتاب ارسطو « في ما بعد الطبيعة » بجملته ، مع ان ترجمته تنسب عادة الى تقلة آخرين ٢٤ .

#### مؤلفات يحيى العروفة

وتشهد لكانة يحيى في علم النطق مؤلفاته الضخمة في هذا الموضوع ٢٠ و ورفيد ذلك ثقات المؤرخين . فقد قدموه على سائر زملائه ، واعتبروه كبير علماء المنطق في عصره ، فاستحق هذا اللقب بعد العلمين اللذين تزعما علم المنطق انداك في بغداد ، وهما الفارابي وابو بشرمتى بن يونس ، وكانا كلاهما من اساتلته ٢٦ .

وينبغي أن يضاف الى مجموع مؤلفاته في المنطق ، العديد من المؤلفات الاخرى في الفلسفة والاخلاق ، فقدت جميعها الاكتاب واحدا هاما في الاخلاق هو « تهذيب الاخلاق » . ومن مؤلفاته المبتكرة الجديرة باللكر كتاب في صلة المنطق بالنحو ، وهو من نوع المناظرات التي كانت تجري في المجالس الاديدة في بغداد ، وتناقش فيها العلاقة بين منطق اليونان ونحو العرب ، وله

#### الباب السادس: انتشار الفكر الفلسفي في القرن العاشر

مصنفات اخرى في طبيعة المتصل ، واللامتناهي ، وفي الجزء وفي طبيعسة المكن . . . الغ ٢٧ .

#### اصلاح الاخلاق بالتعليم

أن كتاب «تهذيب الإخلاق » الذي سبق ، في الراجع ، كتاب مسكويه في الاخلاق بنحو نصف قرن ، هو احد الكتب الاخلاقية القيلة التي تحدرت البنا . وفي هذا الكتاب ، ان ميل الانسان الطبيعي هو ان ينساق للنسوازع الشريرة بطبيعته الحيوانية . ومع ان التعليم جدير بان يهذب هذا الميل الى حد ما ، فان الاشرار لا يردعهم في بعض الحالات الا الاكراه ، وربما بلغوا من الفساد حدا لم يرج معه لهم اي اصلاح ٢٨ .

## التنافر بين قوى النفس

سند يحيى الفروق الاساسية في الخصال الخلقية ، كما يفسل مسكويه ، الى التنافر الناتج عن الضغط والتوتر الناجمين عن تضارب قوى النفس الثلاث : الشهوانية والفضيية والماقلية ، فمتى تسلطت القيوة الشهوانية على انسان ما غدا اقرب الى البهائم منه الى البشر ؛ فينفر للالك من صحبة اقرائه ، ويطلق المنان لنزواته ورغباته الطبيعية ، فاذا فقد الامل من رجوعه عن غيه ، وجب على الدولة انداك ، أن تؤدب بمنمه من مخالطة رفاقه ، ثلا يفسد اخلاقهم بمثاله السيء ، ومتى تحكمت به القوة المضبية ، صار عنيفا او حقودا ، وانتهى من ثم الى الأممان في الاعمال المدوانية ضد اخوانه من البشر ٢٩ .

#### التنسيق بين هذه القوى

اما القوة العاقلة ، التي تعيز الانسان عن البهائم ، فان شرف الانسان منوط بتسلطها على القوتين الاخربين . والفضائل الخلقية الخاصة بهده القوة هي تحصيل المرفة ، وحسن التصرف في الشؤون الخاصة والعامة ، والالفة والاحسان ، والصبر والاعتدال ؛ واما رذائها فالخبث ، والرياء ، والفسيرة التي تنجم جميعا ، كما هو واضح ، عن وضعها في غير موضعها ، وتعصيل الفضائل العقلية هو اساس الحياة الفاضلة بوجه عام لان الانسان اللي يلتزم بهذه الفضائل يصبح مهيا لضبط قوتيه الشهؤية والفضبية ، قادرا على اجراء التنسيق بينهما ، .

#### انواع الفضائل والرذائل

وتشمل الفضائل الاساسية ، في راي يحيى ، الاعتسدال والكراسة والصبر والادب والالفة والرحمة والاخلاص والتواضع والكرم . وفي مقابل هذه الفضائل مجموعة كبيرة من الرذائل منها: الشبق والقحة والخفة والطيش والجفاء والكبرياء والمكر والكذب والبخل .

على أن المؤلف ، في عرضه لهذه الفضائل ، التي تحدرت اليه ولا شك من أصول ارسطوطالية ـ رواقية، لا يدعو صراحة الى مذهبالوسط الخلقي، لكن تحليله هذا ينطوي ضمنا على هذا المذهب ، وبناء عليه يوافق ارسطو في أن بعض الاعمال أو الخصال هي من جملة الفضائل بالنسبة الى بعض الناس، لكنها من الرذائل بالنسبة الى سواهم ، ومن هذا الصنف شهوة التنساء ؛ فهي متى شابها الفلو غدت مستنكرة ، لا سيما في من تقدمت بهم السن . ومنها التقشف ، فهو يحسن برجال الدين والعلماء واضرابهم ، لا باللوك والحكام ؛ ومنها كذلك العظمة ، فهي مما يليق بهؤلاء دون أولئك ١٤ .

ان الفضائل والرذائل المذكورة اعسلاه موزعة بين جميسع الناس على السواء . فنحن لا نجد احدا خلوا من كل رذيلة ، او متحليا بكل فضيلة . فالفضيلة هي سمة النبل الحقيقية لا الشروة ولا الكانة الاجتماعية ، كما يظن البعض ، وانما هما مظهران من مظاهر حياته الخارجية ليس الا . والحق مع ذلك ، ان خيرات الحياة الخارجية اذا اضيفت الى الفضائل فان اجتماعهما يضمن سعادة او فر ؛ متى كان صاحبهما من ارباب الفضل والاحسان . اما الجهال والفاسقون فان الثروة تقودهم في الفالب الى المزيد من الفساد ، كما انها تمد الاغنياء بوسائل الفسق والفجور . وحيازة الثروة ، على أي حال ، امر عابر ؛ فمتى فقد الاغنياء كنوزهم الدنيوية ، انحطوا الى منزلة امثالهم من غير المحظوظين ، ونقدوا بالتالي الاحترام اللي بلغوه اصلا عن طريق اموالهم، لا بحكم شخصياتهم ؟٤ .

#### احراز الفضائل

اما اكتساب الفضيلة ، الذي يتم فقط تباعا وبالراس فيبدا باخضاع القوة الشهوانية والقوة الغضبية في النفس لسلطة القوة العاقلة . وعندما يتم للمرء ترويض قوته الشهوانية ، يترتب عليه ان يسعى في تحويل نوعاته عن الاغراض الدنيا التي ربما مالت اليها ، الى غرض خليق بها من النسوع نفسه . فاذا تمردت هذه النزعة في اول الامر على صاحبها ، فينبغي ان لا

#### الياب السادس: انتشار الفكر الفلسفي في القرن الماشر

يستسلم لها ، بل أن يحاول ذلك تكرارا ، حتى تنقاد له النفس ، ومما يساعد على تحقيق ذلك سبصورة خاصة للتماس صحبة الزهاد والنساك والاتقياء والملماء ، وتجنب مرافقة الاشرار والمتهتكين ٤٢ .

واسوا عشراء يخالطهم الأنسان هم مدمنو الخمرة ، لان الخمرة تحسوك الشهوات . ومع ان تناولها باعتدال ليس عملا شربوا بحد ذاته ، فان شربها في صحبة الندماء يقود حتما الى السكر وقبيح الافعال ، لا سيما عندما يقترن بالعزف والغناء تؤديهما النساء المتبرجات ، .

وينبغي للذي يسعى في ترويض قوته الغضبية أن يتأمل في التصرف المضحك الذي يصدر عن سريعي الغضب في رعونتهم وسورة غضبهم . وهذا جدير بأن يجنبه الاقتداء بهم ، اذا استثاره أمر ما ، وأن يزين له ، بدلا من ذلك، التخفيف من سورة غضبه . وعليه كذلك أن يمتنع عن مخالطة المشاغبين والمربدين ، وأن يأبي شرب الخمور القوية ، ويتجنب المناسبات التي قسد تشم الغضب .

وعلى ذلك فالقاعدة العامة في باب تهذيب الاخلاق ، كما يشير المؤلف ، هي اخضاع القوتين الشهوية والغضبية للقوة العاقلة . وبمقدار ما يتم لها التسلط عليهما ، تنجو النفس من النجربة أو الرذيلة ٥٠ . وبناء عليه ، فالفرض الاول الذي يهدف اليه التهليب الخلقي هو تنمية هذه القسوة ، وذلك مسن طريق الدراسة والتأمل في المشاكل العقلية الصعبة . وهذه الدراسة يجب أن تبدأ بتحصيل موضوع الاخلاق والسياسة ، وأن تنتقل من ثم الى ما هو اكثر تجريدا في حقل العلوم النظرية .

ومتى خضّعت النفس حقا للقوة العاقلة ، لم تصادف الكثير من الصعوبة في التعييز بين الخير والشر ، او النافيع والضار ، بيل تعيش بمقتضى ارشادات تلك القوة . وتستطيع النفس عندها ، بصورة خاصة ، ان تتحقق من بطلان الافعال الشريرة والافكار الفاسدة ، ويتضع لها كلاسك ان الضرر الذي يصيب المعتدي والمعتدى عليه معا افدح جدا من الفائدة المرجوة منن تلك الافعال .

#### مناقب الرجل الفاضل

اما الصفات التي يجب ان يتحلى بها الرجل الفاضل الحق فهي: اولا: ان يحرز جميع الفضائل ، وان يخلو من جميع الرذائل ولا بد من الاعتراف بان هذه الرتبة عزيزة المنال ، فاذا افترض ان أنسانا ما بلفها ، كان

#### الغصل الثالث: يحيى بن عدي

اقرب الى الملائكة منه الى البشر ٢٦ ؟

ثانيا : ان يتوق الى المرتبة العليا ، وان يعتبرها مع ذلك مجرد مرحلة في سيره نحو الكمال الخلقي ؛

ثالثا: أن يتوفر على تحصيل العلوم ، وينتهي مسن شم الى دراسسة الاخلاق والسياسة ؟

رابعا: ان يعمل على صحبة العلماء والاتقياء ، ويتجنب عشرة الخلعاء والباغين ؛

خامسا : ان يضع نصب عينيه « مبدأ الاعتدال » لينظم بموجبه حياته اليومية في ما يتصل بالطعام والشراب وسائر الملذات ؟

سادسا: أن يزدري المال الذي هو مجرد وسيلة لتكليف الحياة الشريفة ، وأن لا يدخره أو يعتنع من أنفاقيه على غابة شريفة عند الحاجة ؛ سابعا واخيرا: أن يعو د نفسه محبة جميع الناس والرافة بهم ؛ لان الناس ، على مستوى المقل الذي هو جوهر الإنسان ، يؤلفون أسرة واحدة أو عشيرة واحدة ، وما لم تطغ عليه القوة الغضبية ، وتجرفه شهوة التسلط على الاخرين ، فلا بد من أن يرى في جميع الناس أخوة له ورفاقا ١٧ . وكلما تفحص الأمور عقليا ، أزداد يقينا أن الناس أما فأضلون يستحقون حبه ، أو فاسدون خليقون بشفقته ورحمته ، وهذه الصفة مستحبة بوجه خاص ،

في الملك والحاكم الذي هو من الرعية بمنزلة السيد من افراد اسرته ١٨.

#### يحيى والكلام الاسلامي

يسيل وبعد المستوي المسائل الكلامية ، كما بسدو ، دون المتمامه بالمسائل المنطقية الفلسفية ؛ فلقد كانت منزلته في تاريسخ الفكر الكلامي في الإسلام من البروز بحيث اعتبر من العلماء القليلين من نصارى المصر اللين دخلوا في مناظرات كلامية مع معاصريهم من متكلمي المسلمين . ومن الاهمية بمكان ، في هلا الصدد ، تفنيده لرسالة كتبها فيلسوف مسن ابناء القرن التاسع هو الكندي ، في الرد على التثليث ، لم تحفظ لنا الا في رد يحيى عليها . وفضلا عن ذلك ، فهو واحد من مؤلفي النصارى القلائل اللين عرض مؤلفون مسلمون لاحقون لارائهم الكلامية بالبحث والاقتباس . وهذا موسى بن ميمون ، الفيلسوف اليهودي في القرن الثاني عشر ، يعترف له بغضل السبق الى المسلمين ١٤ .

ان مؤلفات بحيى الكلامية التي حفظتها لنا مخطوطات عديدة في الفاتيكان

او في باريس ٥٠ ، ثولف مجموعين : احدهما تفسيري ، والاخر جدلسي . ويبدو ان يعض رسائله الجدلية المفقودة كانست قد وجهست ضد المذهب الإشمري الناشيء الذي كان هو الاخر موضوعا لهجوم شنه عليه عديدون من الفلاسفة والمتكلمين المسلمين . وعلى ذلك فرسالته في ١ ابطال حجيج الذين ادعوا أن الإفعال (البشرية) يخلقها الله ويكسبها العبد »، ورسالة اخرى شبيهة بها ( قد تكون هي عينها ) عالج فيها ايضا خلق الله لافعال الانسان ، كانت موجهة بلا ريب ضد مفهوم الاشعرية لفكرة الكسب التي سنبسطها بعد قليل . وله رسالة يشجب فيها خطأ الذين يلهبون الى ان الله يعلم الافعال الحادثة قبل وقوعها ، ورسالة آخرى في حقيقة المكن . وهانان الرسالتان ، على ما يبدو ، عالجتا مسالة شغلت متكلمين مسلمين من أتباع الفرقتين المتنافستين ، المعتزلة والاشعرية ، وهذه المسالة هي : هل يعكن أن يكون لذات ما نوع من الوجود المتقدم على وجودها بالفعل في عالم الطبيعة ، فقد اجاب عنها الاشاعرة بالنفي ، واحاب المعتزلة بالاثبات ، محتجين بقولهم « أن المدوم هو أيضا شيء » .

## بين التوحيد والتثليث

اما رسالته في الوحدانية فقد قصد منها ، ولا شك ، تقرير الاعتقاد المسيحي بوحدة الطبيعة الالهية التي طالما نظر اليها المتكلمون المسلمون ، وكذلك الجمهور بشيء من الشك . وهنالك رسالة وضعها تلميده ابن الخمار في موضوع الاتفاق بين الفلاسفة وعلماء النصارى تشف عن اهتمام يحيسى ومدرسته بعشكلة التوفيق بين الفلسفة والعقيدة ، وهو مما شغل جميسع الفلاسفة المسلمين من الكندي حتى ابن رشد .

## التثليث بين الكندي ويحيى

ومماً يشير ، بعسورة خاصة ، اهتمام المتتبع للمناظرات السيحية – الاسلامية ، الرسالة التي سبقت الاشارة اليها ، والتي وضعها يحيى في تغنيد رسالة الكندي في الرد على التثليث ١٠ . ومع ان رسالة الكندي قد فقدت ، الا انه من المكن استشفاف حججه فيها من رد يحيى عليها بصورة تكاد تكون كاملة ، من ذلك قول الكندي ان مفهوم الجوهر الواحد في ثلاثة اقانيم ، الذي تقوم على اساسه عقيدة التثليث برمتها ، ينطوي على التركيب ، لان و مفهوم الجوهر » مشترك بين ثلاثة اقانيم ، بينما يختلف كل

من هذه الاقانيم عن الاثنين الباقيين ببعض الصفات الخاصة به . ولما كانست الاقانيم الثلاثة مركبة ، كانت معلولة ، فاستحال بالتالي ان تكون ازلية .

ويسلم يحيى في رده بصحة المقدمة الاولى ، وهي أن « ممنى الجوهر » مشترك بين الافاتيم الثلاثة التي تؤلف الثالوث . لكنه يرفض المقدمة الثانية التي تستتبع أن كلا من الاقاتيم متميز عن الاخرين لوجود فصول معينة بينها وحجته هي أن الاقاتيم الثلاثة في مفهوم النصارى هي بواقع الامر ثلاث خواص متمايزة قائمة في ذات الاله الواحد ، هي كونه خيرا وحكيما وقادرا ؛ فالخير قد سمى « الآب » ، والحكمة « الابن » ، والقدرة « الروح القدس » . وبناء عليه ، فكل من الاقاتيم الثلاثة يتصف بصفة واحدة بشاركه فيها الاقتومان الاخران ، وبصفة اخرى تميزه عنهما . وهذا الوضع لا ينطوي على الكثرة أو التركيب في ذات الله . فعلى الخصم ( ويقصد الكندي ) أن يسلم بان الخالق واحد ، وبانه خير وجوهر (بالمعنى الارسطوطالي ، القائل أنه ما لا يحمل على موضوع ) . وكيفما كان تصوره له فان كلا من هذه التماير ينطوي على معنى ، يختلف عما ينطوي عليه كل من الاثنين الباقيين ، وهو مع ذلك على معنى ، يختلف عما ينطوي عليه كل من الاثنين الباقيين ، وهو مع ذلك

والحجة الثانية التي يوردها الكندي كانت مستمدة فيما يبدو مسن «ايساغوجي» فرفوريوس ، وهي ان الاقانيم الثلاثة التي تؤلف الثالوث ، اذا اعتبرت اجناسا ثلاثة ، كان هنالك ثلاثة انواع مفردة من الآلهة ، لان الجنس الواحد يتفرع الى الانواع التي تنضوي تحته ، ويمتنع بناء على هذا الافتراض لن يكون الكائن الاسمى خالدا ، لان الجنس يشمل ماهية الفرد والاعراض النابعة لها ٥٠ . ولما كان ـ على هذا الاعتبار ـ مركبا ، فهو معلول ، والمعلول لا يمكن ان يكون ازليا ،

ويرد يحيى على هذه الحجة بقوله: ان اقائيم الثالبوث في النظسر المسيحي لا هي ثلاثة اجناس ولا ثلاثة انواع . وان مقدمة الكندي الصغرى القائلة بان ما هو معلول لا يمكن ان يكون ازليا لا يمكن التسليم بها دون نظر. ففي الاسباب الفاعلة نميز بين تلك التي تضفي الصورة على الهيولي ، وتلك التي توجد الصورة ولا تقتصر على اضفائها . ففي الحالة الاولى فقط تكون العلة متقدمة على معلولها بالزمن ؛ اما في الحالة الثانية ، فان العلة تقارن الملول في الزمان دائما . فعلاقة « الاب » ههنا \_ من حيث هو علىة \_ المعلول في الزمان دائما . فعلاقة « الاب » ههنا \_ من حيث هو علىة \_ بد « الابن والروح القدس » \_ باعتبارهما معلولين له ، انما هي من النسوع الثاني ، المالي نعشر له على نظائر كثيرة في عالم التجربة ، مشال شروق

#### الباب السادس: انتشار الفكر الفلسفي في القرن العاشر

الشمس بالنسبة الى ضوء النهار ، وتصادم الاجرام الصلبة بالنسبة الى الصوت ، وهكذا . . .

وق يد الكندي دعواه اخيرا ، مستندا كذلك الى كتاب « ايساغوجي » ، بقوله : ان الاقانيم الثلاثة ، ان لم تكن اجناسا ثلاثة بالاطلاق ، فهي اما اعراض مشتركة ، او اعراض خاصة ( او خواص ) ، او اجناس من جهة ، و فصول من جهة ثانية ، وانواع من جهة ثالثة ٥٠ . ويعمد يحيى في رده الى انكار هذه الحجة بقولهان ايامن هذهالاحتمالات لا يتفقم النظرة المسيحية الى الثالوث. فالنظرة المسيحية ، في رايه ، هي ان كلا من الاقانيم الالهية ينبغي ان يفهم على انه مباين للانين الاخرين ، لا على ان اجتماعها يكو ن جملة حقيقية ، وبكلام آخر ان التمييز بينها في عرفه ، ذهني لا فعلي .

#### خلاصة الخلاف بين الكندي ويحيى

بمتمد الكندي ، كما لاحظنا ، في هذا الطور من المناظرة على كتساب « ايساغوجي » ، وهو مما يعرفه « الاولاد والمبتدئون » ، ونحن نعثر عليه « في بيوت اكثرهم » ( يقصد النصارى ) . ويستنه بعمد ذلك الى ارسطوطاليس الذي يقول في الكتاب الاول من « طوبيقا » ١٠ ، ان « الواحد » قد يؤخذ على المعنى العددي او النوعي او الجنسي ، فاذا حمل الثالوث على الوجه الاول كان هنالك ثلاثة آلهة ؛ واذا حمل على المعنى الثاني او الثالث كان هنالك ثلاثة آقانيم مركبة ، كما تبين في ما مر .

ويشير يحيى في رده ألى أن هذا التعييز المثلث بين معاني «الواحد» ليس حصريا ؛ أذ هو يغفل ما يدل عليه « الواحد » بمعنى النسبة . فنحن نقول أن نسبة الروافد إلى النهر ، والشرابين إلى القلب ، أو نسبة الاثنين والاربعة الى العشرين والاربعين ، هي واحدة ( أي عينها ) . وحتى في « الواحد » المعددي ، لا بد من التعييز بين المتصل والمتشابه . ففي الحالة الثانية توصف اللات بانها واحدة أذا كانت ماهيتها واحدة ( أو كان تعريفها واحدا ) . وهذا تماما ما يفهمه النصادى من أن الله واحد ؛ لانهم أنما يفهمون بالإقانيم الثلاثة: الخير والحكمة والقدرة التي هي ، وأن كانت محمولة على الله ، فأنها مع ذلك مباينة بعضها لبعض .

### التثليث في مؤلفات يحيى الاخرى

ويبدو ان مشكلة التثليث كانت من المشاغل الفلسفيسة واللاهوتيسة

الرئيسية التي استحوذت على هذا العالم اليعقوبي الذي كان وثيق الصلة بعدد من اعلام مناطقة السلمين وفلاسفتهم ، ويحيى لم يحصر هذا الجهد في اثبات التثليث ، في ردوده على الكندي ، بل تطرق اليه في عدد من مؤلفاته الاخرى . ففي رسالة عنوانها « في صحة اعتقاد النصارى » ٧ه ، يؤكد مجددا على وجوب فهم « الخالق » على انه جوهر واحد ذو ثلاث صفات متفايرة . ف « الاب » علة « الابن » و « الروح القدس » ، وهما ينبثقان معا من الاب ، لكنهما يؤلفان معه وحدة تامة . وهكلا فالاقانيم الثلاثة ، مع انها متمايزة ، الا انها واحدة ، شيمة الصورة في مر آتين متقابلتين ، او كالمقل في عملية الادراك ، فهو من حيث ما يعقل «معقول» ، ومن حيث ما يعقل «معقول» .

فاذا سأل سائل عما اذا كانت الاقائيم الثلاثة مختلفة بعضها عن بعض ، فالجواب ينبغي ان يكون انها ، وان كانت واحدة من حيث الجوهر وما يلازم الجوهر كالقدم والبقاء الخ ، فانها تختلف بعضها عن بعض في طبائعها الخاصة ( او وجودها الخاص ) ، فهي ، اذن ، لا متشابهة من كل وجه ، ولا متباينة من كل وجه ، ه .

#### حول راي يحيى في التثليث

وخلاصة رأي يحيى ، على ما يتبين لنا ، ان الله واحد بمعنى ، وثالوث بمعنى ، آخر ؛ فبناء على انه موصوف هو واحد ، لكنه باعتبار انه جامع المسفات الثلاث المتلازمة ، وهي الخير والحكمة والقسدرة ١٠ ، فهو ثلاثة . فالذي يتبته دليله في هذه الرسالة ، وفي مثيلاتها من الرسائل ، ليس ثالوثا من الاقانيم ، بل بالاحرى ثالوثا من الصفات الخاصة او الجوهرية . ومسن المشكوك فيه ان يكون هنالك لاهوتي مرموق ( ولا نستثني متكلمي المسلمين ) يجد نفسه مكرها على انكار هذا الراي . ولعل يحيى \_ هذا اللاهوتي القائل نفسه الوحدة \_ في محاولته تأويل التثليث تأويلا عقليا وجمله في الوقت نفسه ايسر قبولا لدى معارضيه ، قد انتهى من جهة ، بان جر دهه المقيدة بمسوري ، لم يبق معه الثالوث ثالو ثا حقيقيا من الإقانيم ، بل غدا ثالوثا معنويا من الصفات ، وهذا الاقتراح الاخير لا يتعارض فقط مع صيفة القسرار النيقاوي ونص الكتاب المقدس ، بل يناقض كذلك وضع الأله الفريد ، كائن التبعارض فيه وحدة الجوهر مع تعدد الاقانيم . اما من حيث تعدد الصفات

#### الباب السادس: انتشار الفكر الفلسفي في القرن العاشر

المحمولة على ذاته المفردة ، فمن الواضح ان كل ذات تنصف بمثل هذا التعدد لا تفقد شيئًا من وحدتها .

#### مسالة التانس او التجسد

وهنالك أيضا قضيتان لاهوتيتان اساسيتان عالجهما ببلاغة مماثلة هما مسالة خلق العالم وقضية التأنس او التجسد الالهي . فغي رسالة له في التأنس يقيم الدليل على ان الله في خيريته المطلقة ، كان لا بد من ان يبث ماهيتها في غيره ، كما ان النار وسائر العناصر المسعة الاخرى ، تبث ماهيتها في اشياء اخرى ، او كما ان العقل لدى استيعاب ذات ما ، يستوعب صورة تلك الذات او يمتلكها فيغدو مطابقا لها . هكذا اتخذ الله الشكل الانساني في السيح دون أن يتخلى عن وحدته او الوهيته ؛ والمسيح ايضا ، بصغته ابسن الانسان ، قد غدا مطابقا لله دون ان تمس وحدته ا. .

## مسالة الخلق من لا شيء

اما في موضوع خلق العالم ، فان يحيي ، خلافا لاستاذه الفارابي — الفيلسوف المسلم الافلاطوني النزعة — يقف صراحة في جانب انصار عقيدة الخلق من لا شيء ، وفيل الله ابدع الكون بجملته من لا شيء ، وذلك بان امره ان يكون فكان ، وفعل الله الإبداعي هذا كان بمحض ارادته ، فلو شاء لامتنع عن خلق الكون بجملته ، وبناء عليه ، لا يمكن ان يكون قد اقترن بغط الخلق اي الزام ، والا لكان الله خاضما لقوة عليا ، ولما كان بالنتيجة الكائن الاول الاسمى ؛ بل ان الادعاء ( الذي رعاه انصار الافلاطونية الجديدة ، ولا سيما الفارابي ) وهو ان فعل الله بخلقه العالم ناجم عن ضرورة ذاتية ، كامنة في الخيية الفائضة منه ، انما يستتبع الاعتقاد بان الكون كان منه الازل ، ما دامت طبيعة الله ثابتة وازلية 17 . ومع ذلك ، فالخليقة تفصح عن الخالق بما يتجلى فيها من النظام والانسجام اللذين هما عنسوان حكمته وقدرته .

#### شمول العلم الالهي

وبما أن الله خلق الجزئيات ، فلا بد من الافتراض بانسه يعلم جميسع الجزئيات التي يضمها الكون ، والتي جنح فلاسفة العرب الافلاطونيون الى اخراجها من نطاق علم الله الكلي . ويستدل على شمول العلم الالهي للجزئيات

#### الفصل الثالث: يحيى بن عدى

بالنظر الى ما نشاهده من دقة الصنعة التي تتمثل في ما لا يحصى من الجزئيات التي يشتمل عليها الكون ، ولا سيما الطريقة التي ينحو بها كل جزء من الكون نحو الغابة التي وجد من اجلها . وحتى اولئك اللين يلهبون ملهب الغارابي في ان الله يعلم الكيات لا غير ، ملزمون بالتسليم بانه يعلم الجزئيات، لان الكليات داخلة في تحديد الجزئيات ١٦ ، ولولاها لتعلوت معرفة الكيات .

#### حواشي الباب السادس

- إ كوبرولو ، مغطوط رقم ٨٦٣ ، الفاتيكان ، المغطوطات العربية رقم ١٤١١ ، وطبعة القاهرة سنة ١٢٢١ هـ.
  - ٢ منتخب صوان الحكمة ، كوبرولو ، مخطوط رقم ٢٠٢ .
  - ٣ التوحيدي ، القايسات ، ص ١٤٩ وما بعد ، وفي اماكن شتي .
    - مثلا: القفطى ؛ تاريخ الحكماء ؛ ص ٨٢ وما بعد .
  - انظر اعلاه ، س ۲۲٦ ، قابل الامتاع والمؤانـــة ، ج٢ ، س ) ــ ه ·
  - ٦ التوحيدي ، الامتاع والمؤانسة ، ج١ ، ص ٣٣ وما بعد ، وفي مواضع شتى .
- : الصدر نفسه ، ص ١٧. وما بعد ، نابل ، المقابسات ، ص ١٨ وما بعد ، نابل ، المقابسات ، ص ١٨ وما بعد . Margollouth, «The Discussion between Abu-Bishr Matta and Abu Sa'id al-Sirâfl» in Journal of the Royal Asiatic Society, 1905, p, 79-129.
  - ۸ انظر اعلام > ص ۱۹۲۰
  - ٩ التوحيدي ، الامتاع والمؤانسة ، ج١ ، ص ١١٥ .
    - ١٠ المصدر نقسه ، ص ١١١ -
      - ۱۱ انظر اعلاه ، ص ۲۲۲ ۰
    - ١٢ التوحيدي ، الامتاع والمؤانــة ، ج٢ ، ص ٩ .
      - ۱۳ المصدر نفسه ، ص ۱۰ ۰
      - ١٤ المصدرنفسه، ص ٣٥٠
        - ۱۰ انظر اعلاه ، س ۲۰ .
- ١٦ ف مكتبة اسطنبول مخطوط بتاريخ سنة ه)ه هـ ، اشتمل على مقتطفات في السعادة ، والطبيعة ، وماهية النفى ، والعقل والنفس . انظر مجموع راغب باشا رقم ١٢٦٢ ، الورفات ٧٣ ـ ٨٦ .
  - ١٧ القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٣٣١ وما بعد .
- ۱۸ الغوز الاسفر ، الغمل الثاني ، قابل : Iqbal, The Development of Metaphysical Thought in Persia, p. 23 f.
  - 19 القوز الاسفر الفصلان السابع والثامن .

- ٢٠ تهديب الإخلاق ، ص ١٠.
- ٢١ المسارنفسة ، ص ١١ .
- ٢٢ المسارنف، ص ١٥،
- ٢٣ القصود بـ ( السبعية ) المتسوبة الى السباع وهي الضواري نظير الاسد وهي ارتي من سائر الحيوان .
  - ٢٤ مسكويه ، تهذيب الاخلاق ، ص ١٦ وما بعد ، قابل
- Plato's Republic IV, 427 f.
- Cf. Watzer, Greek into Arabic, p. 220 f. 240.
- ۱۲ مسكويه ، تهذيب الإخلاق ، ص ه ٢ ، Nicomachean Ethica, II, 1107 b2
- Pines, «Un texte inconnu d'Aristotle en version Arabe», : انظر ۲۷ Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, 1956, p. 5-43.
  - ۲۸ مسکریه ، تهدیب الاخلاق ، ص ۸۸ رما بعد ، ۱۷۰ ،
- ۲۹ انظر: Politics I, 1253 a29
- ٣٠ مسكويه ، تهذيب الاخلاق ، ص ١٧٥ وما بعد ، وهذا القياس على علم الطب يتكرد فى
   مؤلفات اخلاقية متاخرة .
  - ٣١ مسكويه ، تهذيب الاخلاق ، ص ٢١٢ .
    - ٣٢ المصدرنفسه، ص ٢١٣٠
    - ۲۲ راجع اعلاه ) ص ۲۷ وما بعد .
  - ٣٢ ابن العبري ، مختصر تأريخ الامم ، ص ٥٦ ، وص ٢٨ اعلاه ، من الاصل .
    - ۲۵ راجع اعلاه، ص ۳۸.
- ج القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٣٦١ ، ابن النديم ، الفهرست ، ص ٣٦١ وما بعد و ٣٦٠ Rescher, The Development of Arabic Logic, p. 34 1
  - ٣٧ انظر أعلاه ، ص ٢٨ ، القفطي ، تاريخ الحكماء ، ص ٣٦٢ وما بعد . من الاصل .
    - ۲۸ تهدیب الاخلاق ، س ۱۵ .
    - ٢٩ المسدر نفسه ، ص ١٨ وما بعد ،
    - ٠) تهذيب الاخلاق ، ص ٢١ وما بعد .
    - ١] الصدر نفسه ، ص ٣٥ وما بعد .
      - ٢) المصدرنفية، ص ٢٩،
      - ٣} المدرنفية ، ص ، } ،
      - }} المصدر نفسه ؛ ص ۱) ،
      - ه} المصدرتسية ؛ ص ه) ،

المدرنفية ، من ده ، ٤Y المعدر نفسه ، ص ٥٦ . ٤A Guide des egarés, vol. I, ch. 71, p. 95 b. انظر: ٤١ على ان قول ابن ميمون هذا لا يجوز ان يؤخذ على ملاته ، فحركة الكلام كانت ، كما راینا ، قد نیت وانتشرت فی عهد بحبی بن مدی ه تولى بربيه (Pérler) نشر بعض هذه الرسائل ، انظر : ٠. Petita traités apologétiques de Yahia ben Adi. انظ : Revue de l'Orient Chrétien, vol. 22 (Tome II, XXII), 1920, p. 4-14. . Revue de l'Orient Chrétien, vol. 22 (Tome II, XXII), p. 8 ٥٢ ابسافوجي (الترجمة المربية) ، ص ٧٠ . ٥٣ ف قانون الايمان النيقاوي وصفت علاقة الاب بالابن بانها علاقة « ولادة » ، وعلاقة الروم ø£ القدس بالاب والابن بانها « انبثاق » ) وليست علية ، وبين أن هذا المعني هو الـ لَديُّ تصده بحيى في كلامه عن النوع الثاني من العلية ، وواضع ان شواهده مستهدة مسن اللحب الانبثاثي . عالج فرفوريوس في الايساغوجي خمس الفاظ هي : الجنس والفصل والنوع والخاصة .. والعرض . Topica, I, p. 103a 5 f. راجم: 70 Périer, Petits traités, p. 11 f انظر: ه۷ Ibid, p. 18. ٥٨ Périer. Petits traités, p. 38 ٥٩ Ibid, p. 67 et passim ٦. Périer. Petite traités, p. 82 f. ٦1 Ibld, p. 98 f. 77 Périer. Petite traités, p. 93 75

تهديب الإخلاق ، ص ٩] .

13

راجع:

11

Périer, Yahia b. Adi, p. 188 f.

# البَيابُ السّابع

النف الحل بين الف ليسفة والعقيدة

# القصبّل الأول

# تقبقر لالنزع تمالعفليتم فيجلم لالكلام

## سبيل التفاعل

جاء نشوء علم الكلام في منتصف القرن الثامن ، كما مر معنا ، نتيجة لتسرب روح استطلاع جديدة في العالسم الاسلامي انبثقت عن الفلسفة اليونانية ، الا ان التفاعل بين الفلسفة والعقيدة ادى في بعض الاحوال السي التمارض التدريجي بينهما ، فقد حاول الفلاسفة النظاميون ، امثال الفارابي وابن سينا ، تخفيف وطاة هذا التعارض ، بالتشديد على جوانب الاتفساق والاهتمامات المستركة بين الفلسفة والعقيدة ، الا ان بعضهم، ومنهم الكندي، انساقوا الى حد تبني قضية العقيدة بصورة تكاد تكون غير مشروطة ، وعملوا على تشييد بنيان عقلي متماسك على اساس هذه العقيدة .

## ردة الاشعري على المتزلة

بدا رد الغعل التدريجي ضد النزعة المقلية في الكلام ، التي حصل لواءها المعتزلة اصلا ، بعد و فاة مؤسس تلك المدرسة ، واصل بن عطاء باقل من قرن . وقد تناولنا اعلاه الدور الذي لعبه العالم والفقيه الكبير الامام احمد ابن حنبل ، فضلا عن الخليفة العباسي المتوكل ، في قلب سياسة الماسون الموالية للمعتزلة ، في اواسط القرن التاسع ١ . الا ان تأثير المعتزلة الماسون جملة ، نتيجة لسياسة المتوكل التعسفية . فمع ان النصر تم للغريق الحنبلي والمحافظ ، فان روح الاستطلاع المديني لم تزهق كليا . نصم ان التقليد الاصلي ، في شكله البدائي الخالص ، الذي جرى عليه الفقهاء والمفسرون ، كان قد ولى الى غير رجعة ، لكن التقليد الجديد او العقيدة الصحيحة كانت من النوع المقيدة اللي انبثق عن الحركة الاعتزالية ذاتها ، وكان قيامها مرتبطا باسم ابي الحسن الاشعري ( تو في ١٩٣٥ ) الذي درس علم الكلام ، كما جاء في الروايات القديمة ، على الجبائي ، رئيس معتزلة البصرة ، ولكنه ما لبث ان انشق عن تلك المدرسة في سن الاربعين ٢ . فقد ظهر له النبي في المنام

#### الياب السابع: التفاعل بين الفلسفة والعقيدة

موعزا اليه أن « أرع أمتي » ، فما كان من الاشعري الا أن أعتلى منبر المسجد في البصرة وأعلن أرتداده، وعزمه على التشهير « بفضائح المعتزلة ومعايبهم ».

مناظرة الاشعري والجبائي

ولقد جرت بين الاشعري واستاذه الجبائي مناظرة حول عدالة الله واستحقاق العبد ، ابرزت ميوله الاصيلة المناولة للمعتزلة ٢ . وسواء اكانت هذه المناظرة حقيقة تاريخية ام لا ، فانها ذات اهمية خاصة ، لانها دارت على مسألة من اهم المسائل التي انقلب فيها الاشعري على المعتزلة . يسأل التلميذ استاذه في هذه المناظرة : ما حال ثلاثة اخوة في الحياة الاخرة ، مات احدهم على الإيمان ، وثانيهم على الفسق ، وثالثهم قبل بلوغ سن الرشد ، فيجيب الاستاذ : يلحق الاخ الصالح بالنعيم ، وثالثهم قبل بلوغ سن الرشد ، بمنزلة بين المنزلتين ، فيسأل الاشعري ثانيا ؟ : فلو اراد الاخ الثالث ان يلحق باخيه الاول في النعيم ؟ فيجيب الجبائي : لا يؤذن له ، لان اخاه الاول لحق بالنعيم بسبب طاعاته الكثيرة . فيقول الاشعري : فاذا احتج الاخ الثالث الله وابقاه الله لاختار حياة البر ، فيجيب الجبائي : يقول الباري : كنت اعلم انك لـو يقيت لمصيت ، فراعيت مصلحتك و كفيتك علماب الجحيم المقيم . فيقول الاشعري : لو الله العالمين ، لقد المقيم حالي ايضا ، فلم راعيت مصلحتك و كفيتك علماب الجبيم علمت حالي ايضا ، فلم راعيت مصلحتك و مسلحتى ؟ فبماذا يجيب ؟!

## قدرة الله المطلقة في منهب الاشعري

والرواية في الصادر القديمة تلكر ان الجبائي عجز عن الاجابة عما عسى ان يكون رد الله على هذه الاحتجاجات ، بناء على قول المعتزلة بعدالة الله المطلقة . اما النتائج التي استنتجها الاشعري منها فتؤلف جوهر مذهبه في قدرة الله المطلقة وسلطته الشاملة في الكون ، وحتمية احكامه الخلقية والدينية . فهذه الاحكام مستقلة كل الاستقلال عن كل التزام ، خلقيا كان و غير خلقي ، الا عن المشيئة الالهية المطلقة . فمن حق الله وحده ان يدبس ثوون البشر كما يشاء ، ومن واجب « العبد » ان يطيع دون استفسار . وخلافا لدعوى المعتزلة ، ليس للفاعل البشري اي دور في عملية الاختيار او رخلافا لدعوى المعتزلة ، ليس للفاعل البشري اي دور في عملية الاختيار او ركان المعتزلة ، رغبة منهم في التشديد على حرية العبد ومسؤوليته ، قسد وصفوه بشيء من الغلو ، بانه « خالق لافعاله » . وعند الاشعرى ان هسلا

#### الغصل الاول: ثقهقر النزعة المقلية في علم الكلام

الكلام المنكر يفضي الى نفي الوحدانية عن الله ، وببطل كونه الخالق والرب الوحيد للمالم ، ويؤدي بالتالي الى اثبات خالقين اثنين ، على غرار المانوية او المجوس ه .

## الجمع بين القدر والعدل

وبعد تقرير قدرة الله الشاملة وسلطته المطلقة ، سارع الاشعري السي استنباط بعض المضامين الخلقية . ذلك ان انكار دور الانسان الخلقي في عملية الاختيار والفعل ، واسناد المسؤولية عن افعاله وقراراته الى الله ، ينطويان ضمنا على نفي العدالة الالهية ؛ ومع ذلك ، فالقول بان افعال الانسان هي نتيجة « قضاء الله وقدره » لا يعني ضرورة ، في عرفه ، ابطال عدالته ، فاظلم ، عنده ، اما ان يعني الخروج عما سنته ارادة عليا ، او اجتراح فعل خارج عن نطاق ارادة الفاعل ، وفي كلا الحالين ، لا يمكن نسبة الظلم السي الله ، رب العالمين غير المنازع ، الذي لا يعنو لسلطة احد 1 .

#### الصفات الالهية وصلتها بالنات

وكذلك في باب الصفات الالهية وخلق القرآن كان موقف الاشمسري مباينا لموقف السبخة أو الحشوية مسن جهة ، ولموقف المسبخة أو الحشوية مسن جهة اخرى . ورغبة منه في المحافظة على المفهوم القرآني للخالق الحيّ ، وراح يعارض المعتزلة في ميلها الى تجريد اللذات الالهية من الصفات الابجابية مدلا بحسب رواية الشهرستاني (ت ١١٥٣) ــ وهو مؤرخ اشعري مسن علماء القرن الثاني عشر ــ ان الصفات الذاتية الالهية وهي الملسم والقدرة والحياة أزلية قائمة في ذات الله ٧ . الا انه لا يمكن ان يقال فيها أنها عسين اللذات ، كما قال المعتزلة ، ولا انها متميزة عن اللذات ، لان فحوى القلول الاول ان علم الله وقدرته وحياته هي الله عينه ، فأمكن أذن ان توجه دعاءنا الى علم الله وقدرته وحياته هي الله عينه ، وهذا محال .

# الصفات بين التعطيل والتجسيم

ان تعليل قيام الصفات في اللات الالهية الذي عمل المتزلة على اثباته ، لم يتطرق الاشعري ولا اتباعه الى تفصيله . فكيف يمكن تعييز هذه الصفات عن ذات الله وهي قائمة فيها ، دون ان يؤدي وجودها هذا الى كثرة في ذاته؟ هو سؤال رفض الاشعري ان يخوض فيه . واكتفى في هذا المقام بالرجوع الى

موقف المحدثين الادلين ، امثال مالك بن انس الذي يروى انه ذهب في باب استواء الله على العرش الى ان « الاستواء معلوم ، والكيفية مجهولة ، والايمان به واحب والسؤال عنه بدعة » 1 .

على ان الأشعري في مؤلفاته الجدلية حريص على نقض اقوال « نفاة الصفات » ـ اي المعتزلة ـ حرصه على نقض اقوال الحشوية والمجسمة . فهؤلاء بلغوا من تقديسهم لنص الكتاب ان استدادا الجسمانية الى الله ، وذلك استنادا بالدرجة الاولى الى ان القرآن نص عليها صراحة . فالقرآن في سورة القيامة والايتان ٢٢ و ٢٢) يشير الى قدرة المؤمنين على ان يروا الله يم القيامة ويتحدث في سورة الاعراف (الآية ٤٥) ، وسورة طه (الآية ٥) عن استوائه على العرش . لذلك لم يتردد المجسمة ، امتسال هشام بن الحكم وعبدالله بن كرام واتباعهما ، في استخراج النتائج المنطقية الكاملة من ظاهر هذه الآيات القرآنية وفي تصور الله ، كما قال ابن رشد في ما بعد ، « كانسان الرس على بهذه الصفات الجسمانية الصريحة .

## استحسان الخوض في علم الكلام

ومع ذلك فان التذرع بالقياس العقلي في مسائل الكلام ينبغني اولا تبريره تبريرا مقبولا ، ومع ان موقف الاشعري رجعي الطابع اذا قيس بعوقف الفلاسفة وغلاة المقليين ، فهو بلا ريب لا يخلو من الطرافة والعمق ، ففي الرد على الحشويين واهل الحديث الذين نفوا جواز الاستدلال وانكروا شرعية القياس ، وكد الاشعري ان القرآن يقر مبدأ القياس ، ويستخدمه في مواضع عديدة ١٠ . ففي مقالة تدور على معالجة هذه المشكلسة خاصة عنوانها لا استحسان الخوض في علم الكلام » ، يبرز بوضوح موقف هذا العالم المعتزلي الاصل والمناوىء لاهل الحديث ، من مسائة شقت صفوف متكلمي القرن العاشر ، فقد انكر اهل الحديث التدرع بالقياس ، بل وبسائر اساليب الجدل والاستدلال جملة ، استنادا الى ان النبي لم يتطرق قط الى مسائل الجدل والاستدلال جملة ، استنادا الى ان النبي لم يتطرق قط الى مسائل المادء . واذن فالتذرع به ، في رابهم ، بدعة وخروج عن سنة السلف .

#### دليل الصمت بين القبول والرفض

الا أن الاشعري يقلب دليل الصمت هذا على أهل الحديث انفسهم ويسوق اليهم التهمة نفسها على أن السكوت أيضاً بدعة ، ما دامت دعواهم

#### الغصل الاول: تقهقر النزعة المقلية في علم الكلام

وختاما يمكن تبرير سكوت القرآن والحديث عن ذكر هده المسائل بسهولة . فالامة الاسلامية لم تواجه المصاعب والشكوك التي ادت آخر الامر الى اثارة هذه المسائل والا لاقدم النبي على وضع الاسس اللازمة لحلها . لذا لم يكن امام الفقهاء والمتكلمين في التماس حلها من سبيل ، سوى قياسها على ما صرح به القرآن والحديث . وواجب على كل مسلم عاقل ، كما يقول الاشعري ، ان يرد هذه المسائل الى مجموع المبادىء التي اقرها المقلل او الحدية أو البديهة ١٢ .

## دليل العقل بين القبول والرفض

ان الاشعري ، في تطبيقه لهذه النزعة العقلية المعتدلة ، عنى المسائل الكبرى التي كانت تطرح في اوساط المتكلمين انذاك ، يبدو حريصا على تبرير معارضته للمعتزلة على صعيد عقلي ، مع انه لا يوافقهم في الجوهر ، والنتيجة الحاصلة ان اسلوبه شبيه باسلوبهم ، لكن مذهبه تقرير لقضابا تقليدية او حنبلية في قالب جديد .

فاذا نحن اخلنا مفهوم المعترلة للاختيار مثلا على ذلك ، يتبين لنا هذا التمييز جليا . فغي « الابانة عن اصول الديانة » يصف الاشعري قدرة الله المطلقة بعبارات لا تدع اي مجال للمبادرة البشرية حيث قال : « وتقول ان كلام الله غير مخلوق ، وانه لم يخلق شيئا الا وقد قال له : كن فكان ، كما قال (سورة النحل الآية .) » : « انما قولنا لشيء اذا اردناه ان نقول له كن فيكون » ، وانه لا يكون في الارض شيء من خير أو شر الا ما شاء الله . . . وان احدا لا يستطيع ان يغمل شيئا قبل ان يغمله ، ولا يستغني عن الله ، ولا يقدر على الخروج على علم الله عز وجل . وانه لا خالق الا الله ، وان المعادرة ، كما قال (سورة الصافات الآية ٩٦) : «خلقكم وما تعلمون» . وان العباد لا يقدرون ان يخلقوا شيئا، وهم يخلقون . . . وان الله يقدر ان يصلح الكافرين وبلطف بهم حتى يكونوا مؤمنين، ولكنه اراد ان يكونوا كافرين ، كما علم ، وخالهم وطبع على قلوبهم . وان الخير والشر بقضاء الله

#### الباب السابع: التفامل بين الفلسفة والمقيدة

وقدره ، خيره وشره ، حلوه ومره - ونعلم ان ما اخطأنا لم يكن ليصيبنا وان ما اصابنا لم يكن ليخطئنا ، وان العباد لا يعلكون لانفسهم ضرا ولا نفعسا الا بالله » ١٢ .

# الكسب بين الجبر والاختيار

فغي هذا التاكيد على قدرة الله المطلقة وعجز المخلوق ، يكرر الاشمرى تقرير المفهوم القرآني للاله الجبار الذي لا تدا فع احكامه ولا يحيط بها ادراك. ومع ذلك، فوراء هذا الجدل ، يكمن الراي المعزلي القائل ان الانسان «خالق» أفعاله ، وبالتالي فاعل حر ومسؤول . فمفهوم خالق آخر عدا الله ، عنه الاشعرى ، عبارة عن اشراك بالله وحد لقدرته الكاملة . وعلى الرغم من هده الآخذ ، فهو بخالف اهل الحديث في دعواهم ان الانسان لا يؤدي اي دور في عملية الفعل الخلقي ، ويحاول الاشعرى في نظريته في « الكسب » ، او التساب الجزاء او العقاب على العمل المجترح ، ان يجد مخرجا من معضلة المسؤولية ، دون ان يضحى بقدرة الله المطلقة . فيجعل الافعال الاختيارية من خلق الله ، وكسب العبد الذي تسند اليه ، وبختلف الخلق عن الكسب، عنده ، في أنه نتيجة « للقدرة القديمة » ، في حين أن الكسب نتيجة « للقدرة الحادثة ٤) بحيث يكون الفعل الواحد من خلق القدرة الاولى ومن كسب القدرة الثانية في الوقت نفسه . وبعبارة اخرى ، فان المرء يكتسب الشواب او العقاب على فعل يخلقه الله ، اذ يستحيل ان يكتسبه الله في الزمان ، وهو فاعله منذ الازل ١٤ . وفي هذا التمييز اللفظي الدقيق بين ما يكتسب فيي الزمان وما يخلق أو يقدر منذ الازل ، يكمن ، في عرف الاشعري ، سر التمييز بين الافعال الاختيارية والاضطرارية ، وكذلك بين الثواب والعقاب الذي يلحق بالافعال الاوالى . والانسان ، من حيث هو محور الغمل « المكتسب » او موضوعه ، يصبح مسؤولا عنه ، بينما هو غيير مسؤول قطميا عن الغميل الاضطرادي ، كالارتعاش والسقوط وما شابه . اما العلاقة الرئيسية بين هذين النوعين من الفعل ، في عرف الاشعري واتباعه ، فهي ان الانسان يدرك بالبديهة الفرق بينهما . وهكذا ، فعوضا عن اعادة حرية الاختيار التي كان الجبرية قد حرموا الانسان الفاعل منها ، يكتفي الاشعري بان يعيد آليــه الاقتناع بانه مسخر « للقدرة القديمة » . وبفضل هــدا التمييز الدقيق تمكن الاشعري من تجريد مفترضات الجبريين واهل الحديث من جفائها اللفظي ، دون أن يتخلى عن جوهر الوقف الجبري . أما تفصيل هذا الموقف

#### الفصل الاول: تقهقر النزعة المقلية في علم الكلام

الخلقي الغريب ، وما انطوى عليه من نظرة « ظرفية » الى الكون ، فلمسل من المستحب ارجاء الخوض فيه الى فصل لاحق ، لما كان لاتباع الاشعري مسن شأن في بسطه وصقله .

#### قيمة اصلاح الاشعري

ان الفزى التاريخي الذي ينطوي عليه « اصلاح » الاشعري لا يكمن في تفريع حلوله للمسائل الكلامية التي طرحها المعتزلة ، بـل في استعــداده للاستفادة من اسلوبهم الجدلي ، وكذلك في التلطيف من حدة مواقف اهــل للاستفادة من اسلوبهم الجدلي ، وكذلك في التلطيف من حدة مواقف اهــل الحديث وسائر خصوم المعقلين الذي كان الاشعري ، في ما يبدو ، اقرب اليهم مزاجا منه الى المعتزلة . فاذا لم يكن لنا مناص من وصف موقف الكلامي ، الذي تلخصه العبارة المعروفة « بلاكيف » ، بانه لا ادري ، فينبغي مع ذلك تعييزه بوضوح عن اللاادرية المعياء التي بتصف بها المؤمن المعصب الذي لا سمع بطرح اي ضرب من الاسئلة . فلا ادريته تلك كانت من النوع المتحفظ الذي يتحلى به الباحث الجاد في طلب الحقيقة اذ ينتهي ، مخطئا او مصبا ، الى تقرير عجز العقل عن اكتناه صلة الانسان بالله ، او صلة الله بالانسان .

# العُصِّل الشّاني

# الطنهب لانفسري دونع الما ورائية الطافية

# الارث الاشعري في القرنين التاليين

ان المضامين الكبرى التي انطوت عليها نظرة الاشعري الكلامية الجديدة، تولى تفصيلها اتباعه في القرنين العاشر والحادي عشر . فقد تركز انتباه الاساعرة الغاك الى جانب جوهر عقيدتهم المناوئة للمعتزلة ، على مسالتين كبريين ، الاولى : طبيعة المرفة العقلية وحدودها ، بالنسبة الى الحقيقة الدينية أو مسالة « العقل والسمع » ، والثانية : الاطار المتافيزيقي السدي يجب أن يوضع فيه المفهوم الصحيح لقدرة الله المطلقة وسلطانه الشامل ، ولم يعالج مؤسس المذهب الاشعري ، في ما يبدو ، هاتين المسالتين بشيء من الاستقصاء .

### الباقلاني علم الاشعرية الثاني

ان اول علم في تاريخ المدرسة الاشعرية هو ابو بكر الباقلاني ( توفي المالم )، الذي ينتمي الى الجيل الثاني من المتكلمين الاشاعرة . هذا العالم الذي ينسب اليه المؤلفون اللاحقون فضل تهذيب طرق الكلام ١٥ ، قد بسط في « كتاب التمهيد » دعائم العقيدة الاشعرية واطارها المتافيزيقي للمسرة الاولى .

#### تعريف العلم وذكر اقسامه

يبدا هذا الكتاب بالبحث في طبيعة المرفة أو العلم ، على وجه بات في ما بعد نموذجا لكتب اشعرية أخرى ، نظير « أصول الدين » للبغدادي و « الارشاد » للجويني . ألا أن له مع ذلك طابعا « عصريا » ، وعلى ذلك فأن المؤلف يعرق هذا العلم بقوله : « أنه معرفة المعلوم على ما هيو به ١٦ . ويدلل في ما بعد على أن هذا المعلوم يكون موجودا أو معدوما ، وهو ما اعتبره المعتزلة شيئًا، دون الإشاعرة . وينقسم هذا العلم عنده إلى قسمين رئيسيين:

#### الباب السابع: التفاعل بين الفلسفة والمقيدة

العلم الالهي القديم والعلم المحدث بالمخلوفات القابلة للمعرفة ، كالملائكة والجن والانس. وينقسم العلم المحدث بدورهالي قسمين: ضروريواستدلالي.

# العلم الضروري والعلم الاستدلالي

اما العلم الضروري فهو العلم الذي لا يلحق به شك . ومن معانيه الفرعية انه ما يحتاج اليه ، وهو معنى الضرورة الاخر ١٧ ؛ وامسا العلم الاستدلالي او النظري فهو العلم الذي يعقب التفكر ، وبكلام آخر هو العلم الذي يبنى على علم الضرورة او الحس .

والعلم الضروري بكتسب بواسطة احدى الحواس الخمس ولا يلحقه الشك اصلا . ومنه ضرب ليس باحساس ، ولكنه من ادراك النفس ابتداء ، كعلم الانسان بوجوده وباحواله الذاتية ، كاللذة والالم والحب والكراهيسة والعلم والجهل . يضاف الى ذلك ادراك صدق قول القائل او كلبه ، وكلالك ادراك الادراك ، كعلمنا بخجل الخجل ووجل الوجل ، الخ ١٨ .

والضرب الثالث من العلم الضروري تواتر الاخبار عن البلدان البعيدة ، والاشخاص والممالك التي على عليها الدهر . ومنه نوع يقذفه الله في النفس دون مخبر ودون توسط الحواس ، التي ترد عليها المعارف عادة ١٦ .

كان المعتزلة أول من اقر التمييز ببن المو فة المقلية والموفة النقلية ٢٠ ، بغيه اقحام العقل في موضوعات كانت تعتبر حتى ذلك الحين من اختصاص الوحي او الايمان . ولم ينكر الاشاعرة ، كما يتبين من امر الباقلاني ، صحة الممرفة المقلية ، بل استنكروا تعدي المعتزلة على ميدان الايمان . ففي باب مسالتين رئيسيتين من مسائل « الالهيات الطبيعية » ، اعني : ما اذا كان الله يدك بالعقل ، وما اذا كانت معرفة الخير والشر ممكنة « قبل ورود السمع » اتخذ الاشاعرة موقفا مناوئا للمعتزلة . فعندهم ان وجود الله ووحدته يعرفان بالعقل من النظر في حدوث العالم وضرورة اثبات محدث له .

# دليل الحدوث ودليل الجواز

وللتدليل على هذه الضرورة ، ذهب الاشاعرة الى ان العالم ــ الـــلي عرفوه بقولهم انه كل شيء ما عدا الله ٢١ ــ ، مركب من جواهر واعراض . والاعراض لا يمكن ان تبقى زمانين ، بل يخلقها الله باستمرار ، فيحدثهـــا ويغنيها متى شاء ٢٢ . كذلك الجواهر التي تقوم فيها الاعراض، فان الله يخلقها باستمرار، وبقاؤها أنما هو نتيجة خلق الله لعرض البقاء اللي يحل فيها ١٣ .

#### الغصل الثاني : المذهب الاشعري ووضع الماورائية الظرفية

ويلزم عن هذه القدمة ؛ أن العالم ؛ وهو محدث ؛ لا بد له من محدث ؟ ٢.

أن صيغة هذا الدليل ، كما بورده الباقلاني، لا تختلف كثيرا عن السيغة الاشعرية العامة . الا أنه يؤيده بدليلين آخرين يختلف فيهما «الحد الاوسط» لا البنيان المنطقي للدليل فهو يذهب في الدليل الاول الى أن تقسم بعض الاشياء زمنيا على بعضها الاخر يستدعي « مقدما قدمها » ، هو الله . اسافي الدليل الثاني ، فيقحم مفهوم الجواز ويذهب الى أن الاشياء ، بحد ذاتها، قابلة لشتى الاشكال والصور . واختصاصها بصورها المهنسة يستدعمي «مرجحا» أو «مخصصا» قضى بأن تتصف بهذه الصور دون سواها، وهذا المخصص هو الله ٢٠ .

وقد توفر على الدليل الاخير ، أي « دليل الجواز » ، مؤلفون لاحقون لا سيما الجويني (ت ١٠٨٦) في « الرسالة النظامية » ، وهو الدليل الذي بسطه بالتفصيل ، كما راينا ، ابن سينا في الهيئات « الشفاء » . ويلاحظ مع ذلك ان عامة الاشاعرة اختاروا « دليل الحدوث » لانه كان يتفق مع مفهوم العالم الذي خلقه في الزمان اله قادر على شيء ٢٧ .

# العقل والسمع في معرفة الخير والشر

اما في باب التمييز بين الخير والشر ، الذي كان يؤلف المسالة الكبرى الثانية من مسائل علم الكلام ، فقد كان الاشاعرة على خلاف بشائه مع المعزلة ايضا . فبينما ذهب هؤلاء الى ان الانسان قادر على التمييز عقليا بين الخير والشر ، قبل ورود السمع ، تمسك الاشاعرة بنظام اخلاقي مبني على الاعتقاد بالارادة الالهية المطلقة ، فالخير هو ما امر الله به ، والشر ما نهسى عنه ، وانسجاما مع هذه المقدمة الارادية ، نفوا أن يكون لذلك النوع من الموفية العقلية أي فضل في ادراك كنه الفعل الطبيعي ، باي مقياس خلقي ، ١٨ وقدرة الله وسلطانه بهيمنان على كل شيء ، حتى أن معنى العدل والجور مربط باحكام ، وليس للعدل والجور أو الخير والشر أي معنى بمعزل عن مربط باحكام ، لذا لم يكن الله ملزما ، كما اعتقد المعتزلة ، برعاية الاصلح طده الاحكام ، لذا لم يكن الله ملزما ، كما اعتقد المعتزلة ، برعاية الاصلح حر كل الحرية في معاقبة الابرياء والعفو عن الفاسقين ، ولو شاء ، لخلق حدا العالم بختلف كل الاختلاف عن العالم الذي خلقه ، أو لامتنع عن خلق هذا العالم او أي جزء منه جعلة ٢١ .

المذهب الذري في النظام الاشعري

كان المفرى المتافيزيقي في هذه النظرية الدينية والخلقية التي تطرقنا اليها هو المهمة الفلسفية الكبرى الثانية التي واجهتها المدرسة الاشعرية . ففي هذا الاطار ، كانست الفروق بين كبسار دعاتها من الباقلانسي حتى الشمهرستاني ، ضئيلة . الا ان الباقلاني كان من السابقسين الى وضع الاسمى المتافيزيقية للمدهب الاشعري . وجدير بالذكر ان المؤلفين اللاحقين ينسبون البه الفضل في تبني المذهب اللدي الذي حل بمنزلة الدعاسة المتافيزيقية في نظام الكلام الاشعري .

على ان تسرب المذهب اللري سبق ولا شك ، نشأة المدرسة الاشعرية ذاتها ؛ وذلك خلافا لما ذكر ابن خلدون من أن الباقلاني « وضع المقدسات المقلية التي تتوقف عليها الادلة والانظار ، وذلك مثل البات الجوهر الغرد والخلاء ، وأن العرض لا يقوم بالعرض ، وأنه لا يبقى زمانين ، ٦٠ أذ يتبين مما جاء عن المذهب الذري في الؤلفات الباكرة في الملل والنحل ، نظير كتاب « مقالات الاسلاميين » الذي وضعه مؤسس المدرسة الاشعرية نفسه ، ان هذا المذهب كان قد توثق في الاوساط الكلامية في أواسط القرن التاسع . وهكذا يبدو أن ضرار بن عمرو ، المعاصر لواصل بن عطاء ( ٣٠ ٨)٧) ، وهو من أوائل متكلمي المعتزلة البصريين ، كان أول متكلم انكر ثنائية الجوهر والعرض بعد أن كانت من النظريات المسلم بها . ويذكر الاشعري أن ضرارا خرى ١٦ . كذلك أنكر هذه الثنائية متكلم شيعي مادي النزعة من المشبهة اخرى ١٦ . كذلك أنكر هذه الثنائية متكلم شيعي مادي النزعة من المشبهة المحرف بن ، هو هشام بن الحكم ، كما راينا ٢٦ ، ورد كل شسيء الى مفهوم الجسم الذي كان قابلا ، في عرفه ، القسمة الى ما لا نهاية له ، فهو اذن غير مركب من جواهر ٢٢ .

# ايثار الذربة على السببية

الا أن المذهب اللدي بدأ يتخذ شكلا ثابتا في القرن التاسع ، ويمكن أن نستنتج من رواية الاشعري في كتاب لا المقالات » أن أبا الهديل (ت ١٩٤٨) أو ١٩٤٨) والجبائي (ت ١٩٥٩) استاذ الاشعري نفسه ، ومعمراً ، معاصر أبي الهديل ، وهننام الفوطي وعباد بسن الاشعري نفسه ، ومعمراً ، سلموا جميعهم بالمذهب اللدي ، في شكل مسن السيمان ، معاصريه أيضا ، سلموا جميعهم بالمذهب اللدي ، في أسكل مسن السكاله ؟ . فالجبائي مشسلا عرف الجوهر أو الجزء بقولسه أنسه العامل

للاعراض وانه جوهر بحد ذاته ، ويمكن ادراكه قبل حدوثه ٢٠ ، وذلك في ما يبدو على وجه افلاطوني مجرد .

هذا التامل المتافيزيقي الذي بداه متكلمو المعتراسة واصل العلماء اللاحقون بحثه وتهديبه . اما الاشاعرة فبحكم تسليمهم بقدرة الله الغائقسة وسلطانه المطلق على العالم ، وجدوا في المدهب الذي ذريعة مناسبة لدعم اقوالهم الكلامية . فنظام كوني ارسطوطالي ، تسيطر عليه قوى سببية تتفتق عن ذاتها بصورة تكاد تكون الية ، لم يكن مؤاتيا لفرضهم الاصلي ، وهو تقرير قدرة الله على ان يفعل بارادة مطلقة وجبروت تام في العالم ، في حين ان مجموعة من الجواهر التي تتوقف \_ كما تتوقف الاعراض التي تحل فيها \_ على مشيئة الله ، في حدوثها او بقائها ، هي اكثر انسجاما مع قدرة الله المطلقة . وفي الرد على نفاة الاعراض ، ذهب هؤلاء العلماء الى ان حركة الجسم وفي الرد على نفاة الاعراض ، ذهب هؤلاء العلماء الى ان حركة الجسم بعد سكون ، اما ان تكون ناجمة عن الجسم نفسه ، او عن شيء آخر . والوجه كليهما . لذا وجب ان تكون الحركة ناجمسة عن شيء او معنى ما مباين للجسم ، وهو ما ندعوه بالعرض ٢١ .

# انواع الاعراض وخواصها

اما عدد الاعراض التي قال بها الاشاعرة نقد تبلغ الثلاثين ، وبمكن قسمتها بصورة عامة الى اعراض اولية واخرى ثانوية ، تبعا لضرورة اقترانها بالجسم او جواز اقترانها به . والقسم الاول من الاعراض الاولية هي الاجسم او جواز اقترانها به . والقسم الاول من الاعراض المتلوف اعراض اللون والحرارة والبرودة ، الخ ٢٧ . ويروي البغدادي ان الاشعري اعتقد ان ثمانية من هذه الاعراض لا تنفصل عن الجسم مطلقا هي : الحركة واللون والطمم والرائحة ، والحرارة او ضدها ، والرطوبة او ضدها ، والحياة او ضدها ، واخرا البقاء ٢٨ .

وينسب الى المتكلمين من معتزلة واشاعرة طائفة من اغرب الاراء في باب الاعراض . فيروى ان الكمبي واتباعه ذهبوا الى ان الجوهر قد يتعرى من جميع « الاعراض الاولية » ما عدا اللون ، وان ابا هاشم ابن الجبائي ، ذهب الى ان الجوهر لدى حدوثه قد يتعرى من جميع الاعراض ما عدا الكون . وقد ذهب معتزلي آخر هو الصالحي ، الى ابعد من ذلك ، فزعم ان الجوهر قد يوجد دون اي من الاعراض ٢٦ .

ومن خواص هذه الاعراض، كما يروي البغدادي ، انها ليست قابلة بحد ذاتها للتركيب او الماسة او الانتقال ، ما دامت هذه الخواص تلحق بالجسم وحده . فالاعراض ، من هذه الناحية ، شبيهة بالجواهر ، التي ذهب بعض المتكلمين الى انها غير قابلة بحد ذاتها للتركيب ولا للمماسسة او الحركة . ومع ذلك المناكل النظرية لسم تنقطع . وهكذا وجد علماء الاشاعرة ، والى حد ما علماء المعزلة ايضاء ظاهرة الحركة مستعصية على الحل ، لذا لجأوا الى ابعد اللدرائم محملا اذ عمدوا الى محاولة تاويلها عقليا . فالنظام مثلا رد جميع الاعراض او الصفات ، بما في ذلك الإفعال البشرية الى مقولة الحركة الكلية ، وفسر السكون نفسه بأنبه ذلك الإفعال البشرية الى مقولة الحركة الكلية ، وفسر السكون نفسه بأنب فيسي معنى ذلك الإ انه تحرك فيه مرتين . ولكي يعلل قدرة الجسم على قطع فليس معنى ذلك الإ انه تحرك فيه مرتين . ولكي يعلل قدرة الجسم على قطع مسافة ما ـ وهي عنده عبارة عن سلسلة لا متناهية من النقط او الإجزاء ـ ادخل مفهوم « الطفرة » ، او القول بان الجسم قد ينتقل من نقطة (ا) السي نقطة (ج) دون ان يمر بالنقطة المتوسطة (ب) ؟ .

اما الاشاءرة نقد اخذوا بمفهوم اغرب للوجود المنفصل ، وحلوا هده المشكلة على وجه آخر ، زاعمين ان الحركة والسكون « كونان » من اكوان الجوهر ، كما مر . وعندما ينتقل الجوهر من نقطة الى نقطة ، فمعنى ذلك الله ساكن بالنسبة الى النقطة الثانية ، متحرك بالنسبة الى الاولى . ويروي المغدادي ان القلانسي ، وهو اشعري منحرف ، ذهب الى ان السكون عبارة عن كونين متنابعين في حيز واحد ، بينما الحركة كونان متتابعان في الحيز الاول وفي الثاني ضرورة ؟ الم

### فناء الاعراض

واهم خواص الجواهر او اللرات في علم الكلام ، كما راينا ٤٢ ، هـو المناء الذي اخذ به جميع الاشاعرة بما يقارب الاجماع . وقد قال الباقلاني ، على غرار مؤسس المدرسة الاشعرية ، بان الاعراض فانية وانها من جنسس عوارض هذه الدنيا الزائلة التي يشير اليها القرآن في سورة الانفال ( الآية ٦٧)، وسورة الاحقاق (الآية ٦٢) .

وفي التدليل على فناء الاعراض ، يذهب البغدادي الى ان اثبات دوامها يستلزم استحالة عدمها . فاذا كان العرض قابلا للدوام بحد ذاته ، استحال ان ينعدم ، ما لم يوجد مضاد له يوجب انعدامه . الا أنه يستحيل قيام مرجع القصل الثاني : المدهب الاشعري ووضع الماورائية الظرفية

يقضى بوجود هذا المضاد" الذي يغلب امتناعه عن الانعدام ١٠٠٠.

#### دوام الجوهر

لذا ذهبوا الى ان دوام الجواهر يتوقف على حلول عرض البقاء فيها . ولكن ، لما لم يكن هذا العرض قابلا للبقاء بحد ذاته ، لزم اسناد دوام الجوهر الى أعراض بقاء بلا انقطاع . او استنباط ببدا آخر للدوام . وهذا المبدأ ، في عرف الاساعرة ، هو المسيئة الالهية القاضية ببقاء الجواهر أي بالمقومات النهائية للاشياء الطبيعية في العالم ، او بغنائها . فالجواهر ، وكذلك الاعراض ما شاء الله . ومع ذلك ، وجد بعض الاشاعرة انفسهم مكرهين على السواد ما شاء الله . ومع ذلك ، وجد بعض الاشاعرة انفسهم مكرهين على السواد تعليل عقلي لانعدام جسم من الاجسام أو فنائه . وهكذا بصف الباقلاني الفناء بقوله انه عبارة عن منع عرضي اللون والكون عن الجسم . ولما كان محالا أن يتعرى الجسم عن هذين العرضين ، اقتضى هذا المنع ضرورة ... في موفه ... فيذا الفناء ليس متوقفا اذن على حلول عسرض عرفه ... فياد الفناء ليس متوقفا اذن على حلول عسرض فقناء الجسم ، وهو قول على غرابته كان له مؤيد واحد ، هو القلانسي فقد ذهب الى ان الله اذا شاء ان يعدم جسما ما ... خلق « فيه » عرض الفناء ففني لتورة ٧٤ .

# الجويني والشهرستاني

اقتصر دور المة الاشاعرة اللاحقين ، كالجويني والشهرستاني على بسط المفاهيم والاساليب التي بثنها المدرسة الاشعرية ونصرتها . فبسط المفاهيم والاساليب التي بثنها المدرسة الاشعرية ونصرتها . فبسط الاول ، وقد عرف ايضا بلقب أمام الحرمين ، بعض المضامين العلمية والكلامية التي أنطوى عليها المذهب الاشعري وذلك في كتاب « الشامل » الذي موسوعي المؤلف في كتاب « الارشاد » . اما الشهرستاني ، وهبو مئ أشهر الكتب العربية التي الاطلاع ، فقد الف كتاب « الملل والنحل » ، وهو من اشهر الكتب العربية التي تبحث في موضوع الغرق واوسعها ، والجزء الثاني منه مصدر لا غنى عنه لمن يشاء اعادة صوغ المفهوم الاسلامي للفلسفة اليونانيسة ١٨ . كذلك الف الشهرستاني ملخصا لعلم الكلام دعاه « نهاية الاقدام في علم الكلام » يمتاز عن العديد من المؤلفات السابقة بشموله وتماسكه المنطقي ، الا انه لا يضيف جديدا الى التراث الكلامي المعروف .

# العَّصَدلالثالث (الثغنيدُ المِلْنَظْمُ لِلْمُؤلِولُونِيَّتِ ثَالِمُطِّرَدِيوَّ

#### نشاة الفزالي وتحصيله

ان العلّم الاشهر في تاريخ الرد الاسلامي على الافلاطونية الجديدة هو ابو حامد الفزالي ، الفقيه والمتكلم والفيلسوف والصوفي . ولد الفزالي في طوس ( خراسان ) سنة ١٠٥٨ واخذ منذ حداثة سنه بدراسة الفقه على استاذ ملقب ب « الراذكاني » ثم انتقل منها الى جرجان حيث تابع تحصيله على أبي القاسم الاسماعيلي ، الا ان اعظم اساتذته على الاطلاق كان الجويني ، اشهر أئمة الاشعرية انذاك . درب الجويني تلميذه اللامع في موضوعات الكلام والفلسفة والمنطق . اما تعرفه بالصوفية ، علما وعملا ، فيعود الفضل فيه الى الفارمدى (ت ١٠٨٤) ، وهو من مشاهير المتصوفة في ذلك العصر،

#### الغزالي خليفة الجويني

آلا أن تغييراً جلديا طراعلى وضع الفزالي بعد ان حظي بلقاء نظام الملك، وزير السلطان السلجوقي ، ملكشاه ، كان هذا الوزير الكبير المتعصب يلتهب حماسة للدفاع عن الملهب السني ، لذا عمد الى مناهضة الحركة الشيعية (الاسماعيلية) التي اخذت بها الخلافة الفاطعية المنافسة في القاهرة ، وكانت هذه الخلافة قد احرزت نجاحا عظيما في اعمال سلاحي اللعاية والاغتيال السياسي في طول العالم الاسلامي وعرضه ، بحيث شعر السلاجقة بضرورة الرد عليهم بمثل سلاحهم ، ولتحقيق هذا الغرض ، اسس نظام الملك عددا من المدارس الدينية التي دعيت باسمه ، في ارجاء الشطر الشرقي من العالم الاسلامي، حيث كان الفقه الشافعي والكلام الاشعري يدر سان بعناية خاصة. وقد رئس الجويني المدرسة النظامية في نيسابور وبقي رئيسا عليها حتى وفاته سنة ١٠٨٥ ، فبات من واجب التلميذ بعد وفاة استاذه ان يضطلع بعمة اللدود عن المدهب السني ٤٩ .

وهكدا تولى الغزالي رئاسة المدرسة النظامية في بغداد ، وتابع فيها

#### الباب السابع: التفاعل بين الفلسفة والعقيدة

تدريس الفقه وعلم الكلام ، طيلة خمس سنوات ( ١٠٩١ - ١٠٩٥ ) بنجاح عظيم ، الا أن أضطراب الوضع السياسي ومصرع نظام الملك سنسة ١٠٩٢ اغتيالا بيد قاتل اسماعيلي ، ثم وفاة السلطان ملكشاه بعد ذلك بقليل ، كانت مما ادى تدريجيا الى تحوله عن التعليم ، ومعا زاد في احساسه بتفاهـة حياة لم تكن موقوفة على البحث المجسرد عن الحقيقـة أو على تمجيد الله تحوله الى ممارسة الطريقة الصوفية بين سنة ١٠٩٣ و ١٠٩٤ .

# الصراع الداخلي والانقطاع عن التدريس

# البحث عن العلم اليقيني

أن سيرة الغزالي الداتية تدخلنا من اول سطر فيها، في صلب المسائل الروحية والفكرية التي كتب عليه ان بعانيها طيلة حياته ، ولا سيبما ابان فترة المحنة التي عقبت تخليه عن منصبه في نظامية بغداد ، وكان حتى قبل بلوغه سن العشرين ، كما يقول ، قد استحوذ عليه شوق جارف لمعرفة اليقيين ، وحز في نفسه ما شهد من تضارب العقائد والمداهب وانقياد جمهور الناس القيادا اعمى لسلطة الوالدين والاسائدة ، لذا وطد العزم على البحث عسن « العلم اليقيني » الذي يمر نه بقوله انه العلم « الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافا لا يبقى معه ريب » ١٥ ، حتى لو تنطع لإبطاله صانع المعجزات ، لئبت المام الامتحان ، فلما اخذ في الفحص عما اذا كان عنده شيء من ذلك العلم ، وجد نفسه مضطرا الى الاستنتاج ان المعرفة الوحيدة التي تنصف بهده وجد نفسه مضطرا الى الاستنتاج ان المعرفة الوحيدة التي تنصف بهداه الصغة هي معرفة الحسيات والضروريات ، ولكي يعضي بعملية الشك الى المستقد هي معرفة الحسيات والضروريات ، ولكي يعضي بعملية الشك الى المامنا المنطقية ، شعر ان عليه ان يتحقق من ان هذه المرفة هي بالغمل من النوع اليقيني ، وبعد مدة طويلة من الشك المضني ، تيقن انها ليست كذلك.

فغي باب الحسيات ، كثيرا ما تحكم حواسنا بأن المحسوس على حال ما ، فعا يلبث العقل ان يبطل حكمها . مثال ذلك اننا ننظر الى الظل ، فنراه واقفا ، وبعد لحظة نجد انفسنا مضطربن الى التسليم بأنه متحرك . او ننظر السي جسم بعيد ، كالكوكب ، فيبدو لنا صغيرا بحجم الدينار ، والادلة الهندسية تحملنا على التسليم بأنه اكبر من الارض ٥٠ .

#### اليقين بالكشف لا بالعقل

فاذا كانت المعرفة الحسية مما لا يمكن الوثوق به ، فمعرفة القضايا الضرورية او الاولية لا يمكن الوثوق بها ايضا . اذ لم تلبث الحسيسات ان ذكر ت الغزالي قائلة : بم تأمن ان تكون ثقتك بالضروريات المقلية مغايسرة لثقتك بالحسيات ؟ وقد كلب حاكم المقل هذه الحسيات ، « فلمل وراء حاكم المقل حاكما آخر ، اذا تجلى كلب المقل في حكمه ، كما تجلى حاكم المقل فكلب الحس في حكمه » ٢٥ . والقياس على الاحلام مفيد هنا ، فكثيرا ما نتق بصحة تخيلاتنا في المنام ، فاذا استيقظنا تبددت ثقتنا تلك . فلمل حياتنا هذه بالنسبة الى الاخرة شبيهة بالنوم ، كما قال الرسول : « الناس نيام ، فاذا ماتوا انتهوا » .

استمرت هذه الشكوك تساور الفزالي ، كما يقول ، مدة تقرب من شهرين ، وكانها داء عضال ، واخيرا شغي من مرضه واستماد عافيته المقلية ، ولم يكن ذلك بفضل جهده الخاص ، بل « بنور قذفه الله في الصدر ، وهذا النور هو مفتاح اكثر المارف » . فتحقق حينذاك ان هذا النور ليس من باب الإدلة او الاقوال ، بل هو لطف الهي ، وصفه القرآن بقوله : « فمن يرد الله ان يهديه يشرح صدره للاسلام » ٥٠ ، وعلامته « التجافي عن دار الفسرور والانابة الى دار الخلود » .

#### التجرد للدفاع عن السنة

لقد كتب الكثير عن مدى اخلاص الغزالي في حديثه هذا ، وعن مغزى استخدامه لاسلوب الشك . اما هل الرواية الواردة في « المنقل » هي سجل فعلي لتجربته الروحية والفكرية ، فمسالة نظرية بحتة . انما المهم في الامره الجدية البالفة التي يصف بها الاحوال النفسية التي مر فيها ، فقد ساوره الشك اولا ثم اهتدى الى اليقين بفضل نور الهي ، ووافق آخر الامر على مناصرة المدهب السني بالتصدي علنا للعاة الفي والفرور .

#### الباب السابع: التفاعل بين الفلسفة والمقيدة

من هؤلاء الدعاة يفرد الفزالي اربع فئات قد يظن انها ادركت الحق ( الاسلامي ) في القرن الحادي عشر ، فاذا لم يعشر عليه عند احداها ، لسم يبق في الحق مطمع ، وهذه الفئات هي المتكلمون ، فالباطنية (الاسماعيليون)، فالفلاسفة فالصوفية .

# موقفه من الكلام والمذهب الباطني

ان غرض علم الكلام الذي بدا الفزالي بتحصيله اولا هو نصرة عقيدة أهل السنة ، ودرء هجمات اهل البدعة عنها . والمتكلمون ، في كل ذلك ، على ما راى ، ببدأون بمقدمات ليست يقينية ، وانعا اضطرهم الى التسليم بها اما منطوق الآيات القرآنية او اجماع الامة . وهذا النوع من العلم لا غناء فيه عند من كان مطلوبه ذلك اليقين الذي لا يرقى اليه شك والذي كان الغزالي يبحث عنه ه . .

اما المذهب الاسماعيلي ، الذي كان يعرف بعدهب التعليم الذاك ، فلم يرو غليله ايضا ، اذ جوهر مذهبهم ان معرفة الحق لا تمكن الا من جهة المعلم، وان المعلم الوحيد الذي لا يمكن مدافعته هو المعلم المعصوم ، او كما دعاه الاسماعيلية « الامام » . ولكن هنا يطرح السؤال : ما هي علامة هذا الامام المعصوم واين تجده ؟ فالمسلمون لهم معلم معصوم، هو النبي ، والاسماعيليون المدين لا ينكرون صحة دعوة النبي ، يلهبون مع ذلك الى انسه ميت ، وفي الجواب عن قولهم هذا ، يمكن الرد بأن الامام ، وان لم يكن ميتا ، فلا سبيل الى بلوغه ، ما دام غائبا ، بحسب مذهبهم ٧٠ .

# موقفه من الفلاسفة

ومع أن رد الغزالي على الاسماعيلية وانصارهم في مؤلفاته المختلفة كان شديد اللهجة ٥٠ فن ردوده على الافلاطونيين المحدثين العرب كانست اشد احكاما وابعد غورا . وهذه الردود ، بالطبع ، هي التي تهمنا بالدرجة الاولى في هذا الكتاب . فالاستنكار العفوي الكتوم في النفس ، للنزعة العقلية بوجه عام ، والفلسفة اليونانية بوجه خاص ، والذي كان حتى ذلسك الحين ، من سمات الايمان الصحيح ، تفجر في حملة الغزالي على الافلاطونيين المحدثين المسلمين ، لا سيما الغارابي وابن سينا ، ولقد كان من داب المؤلفين المسنيين الاولين أن يكتفوا باستنكار النزعسة العقلية أو تقريسع ذوي اليول الفسفية ، باسم التقوى من جهة أو باعتبارها دخيلة من جهة ثانية . أسا

#### الغصل النالث : التنفيذ المنظم للافلاطونية الجديدة

الغزالي الذي كان يتعاطف مع اهل السنة بصورة عامة فقد كان يشعر مسع ذلك ﴿ انه لا يقف على العلم على الله على من العلوم ( اي الفلسفة ) من لا يقف على منتهى ذلك العلم ، حتى يساوي اعلمهم في اصل ذلك العلم » ٥٩ ، بل يتفوق عليه... .

# الاقبال على تحصيل الفلسفة

ولما لم يكن احد قبل الفزالي قد اضطلع بهذه الهمة الشاقة فقد شعر أنه مدعو لان يتجرد لها بكل قوئه . فاقبل على دراسة الفلسفة في اوقسات فراغه ، اذ كان مشمفولا بتدريس ثلاث مئة طالب من طلاب العلوم الشرعية في المدرسة النظامية ببفداد . وكان الفزالي كما راينا ؛ قد بدأ بدراسته للفلسفة على الجويني في نيسابور ١٠ وان لم يذكر ذلك في ١ المنقذ ٥ . ولنا اننفترض ان دراسته للفلسفة بصورة منتظمة اكتملت في اثناء هذه الحقبة الثانية . فاستطاع ـ بحسب روايته ـ أن يطلع ، بعون الهي ، على « منتهى علومهم » الفلسفية . وكان من ثمار سنوات التحصيل الفلسفي هذا تأليفه لكتاب أ مقاصد الفلاسفة » ) الذي يذكر في صلبه أن غرضه أنما هو عرض اقوال الفلاسفة عرضا موضوعيا ، تمهيدا للرد عليها في كتاب آخر ٦١ . ويبلغ من مهارته في عرض آراء الافلاطونية المحدثة العربية أن القساريء غير المدقق قد يظن انه من تأليف احد الافلاطونيين المحدثين ، كما استنتج بالفعل العلماء المدرسيون في القرن الثالث عشر ، عند ظهوره باللاتينية في ترجمة دومينكوس غنديسالينوس الموسومة ب « منطق الغزالي العربي و فلسفته » . وهذا الاعتبار هو اساس الاعتقاد الذي شاع في العصور المتاخرة ، ومؤداه ان الغزالي كان افلاطونيا محدثا من رعيل ابن سينا واقرائه ١٢ .

### « مقاصد الفلاسفة » و « معيار العلم »

ومن الثمار الاخرى لتحصيل الفزالي الفلسفي مؤلف هام في المنطق الارسطوطالي ، هو « معيار العلم » . هذا الكتاب ، مقرونا ب « المقاصد » و « التهافت » ، يؤلف مثلثا فلسفيا في غاية الاهمية ، لمن شاء دراسة تاريخ المصراع بين المتكلمين والفلاسفة المسلمين . ولكننا لن نتوقف هنا عند اسهام الفزالي في الترويج للافلاطونية المحدلة ، ما دام غرضه الصريح لم يكن نصرتها بل دحضها . والواقع ان الفارابي وابن سينا ، وهما الهدفان الرئيسيان لحملته هذه ، كانا بحكم استيفائهما للموضوع ، قد جعلا اية مساهمة خلاقة

#### الباب السابع: التفاعل بين الفلسفة والمقيدة

في هذا الباب مستحيلة تقريبا . ومساهمة الفزالي الكبرى تكمن على العكس في تبنيه لقضية مناوئي الفلسفة ، على اسس فلسفية . من هنا كانت اهميته في تاريخ الفكر الفلسفي في الاسلام .

#### تهافت الفلاسفة

كان غرض الغزالي من تأليف كتاب « التهافت » ، كما يصرح ، دينيا . فالذي حفزه على تأليفه ، كما يقول ، ما رآه من انصراف « طائفة من النظار » عن فرائض الاسلام وانكارهم للمعتقدات الاسلامية ، ظنا منهم انهم يمتازون عن سواد الناس . ومما ايدهم في غينهم الاطراء الذي كان يغدق على قدماء الفلاسفة ، من سقراط حتى ارسطوطاليس ، ممن زعموا جاهلين انهم يتفقون ممهم في الكفر . ولو تكلفوا عناء الفحص عن آراء هؤلاء الفلاسفة لتبين لهم « اتفاق كل مرموق من الاوائل والاواخر » ١٢ على الركنين الاساسيين في الايمان الديني : اعني وجود الله واليوم الاخر ، وان الخلاف بينهم لا يعدو الفروع .

وفي سياق تابيد هذه الدعوى يعيز الفزالي بين تلك العلوم الفلسفية كالرياضيات والمنطق ، التي لا تعارض اصلا من اصول الدين ، وتلك التي احتوت على جل اغاليط الفلاسفة وهي العلوم الطبيعية والالهية ، من هؤلاء الفلاسفة ، يجب ان نخص باللكر ثلاثة هم : ارسطوطاليس ، الذي رتب العلوم الفلسفية وهذبها ، والفارابي وابن سينا ، وهما اقوم المتفلسفة واوثق شارحي ارسطو في الاسلام ، ولا شك ان ابطال اقوال هؤلاء الثلاثة يفني الباحث عن ابطال اقوال من هم دونهم شانا .

#### مسائل التكفي ومسائل التبديع

وهكذا بوجه الغزالي بعصافة حملته على كبيري المسائيين المسلمين مباشرة ، وعلى ارسطو مداورة ، وهو يسرد بصورة اجمالية ست عشرة مسالة الهية واربع مسائل طبيعية ، لكل منها مغزى ديني واضح ، يحلر الأومن من الاخله بها ، ويعين من هذه المسائل ثلاثا يذكر انها من الناحية الدينية منكرة جدا ، ولدلك يوجب تكفير اصحابها ، ومقاضاتهم بالحدود الشرعية التي تنص على معاقبة الرتدين عن الاسلام ، وهذه المسائل الثلاث هي القول بازلية العالم، وحصر علم الله بالكليات، ثم انكار حشر الاجساد 11 ، اما المسائل السبع عشرة البياقية، فلا تبرر، في عرف الغزالي، تهمة التكفير، بل يجب فيها الاكتفام بالتبديم؛

وقد اخذ بعدد منها اهل الاهواء والبدع في الاسلام ، كالمعتزلة ، فلا داعي لاعتبار القائلين بها بمقام المرتدين الكفرة ، الا في نظر من يكفر اهل البدع من المتزمتين ، وهو ما يسمارع الغزالي الى التنصل منه .

#### مسألة ازلية العالم

ان أول مسألة من مسائل « التهافت » تدور على ازلية العالم ، كما فهمها الافلاطونيون المحدثون المسلمون وكما اوضحها ارسطو . فهؤلاء في تبنيهم لنظرية الفيض الكونية قد خرجوا ، كما راينا ، عن جادة العقيدة الاسلامية السنية . ومنذ عهد الاشعري اتضح المتكلمين المحاذير التي ينطوي عليها الاخذ بازلية ألمالم من حيث معارضتها للعقيدة الدينية . انسالم يحاول احد ، باستثناء ابن حزم ( توفي ١٠٦٤ ) ، ان يسسط هذه المضامين وينبذها بصورة منتظمة ، قبل زمن الغزالي . وينطوي نقض المتكلمين لهذه القضية على الادعاء بأنها تعارض المفهوم القرآني للخلق من عدم ، وبالتالي على الحد اعتباطا من قدرة الله المطلقة .

#### مذاهب الفلاسفة وردود الفزالي

ان مذاهب الفلاسفة في ازّلية العالم تنحصر برأي الغزالي في ثلاثة : الاول ، مذهب « جماهيهم من المتقدمين والمتأخرين » الذين قالوا بالازلية ، الثاني ، مذهب افلاطون الذي قال بالحدوث في الزمان ١٨ ، والثالث ، مذهب جالينوس الذي امسك عن ابداء الراي في هذه المسالة ١١ .

الم الغزالي فيقرر ، في ابطاله لازلية العالم ، ان الله خلق العالم في الزمان بارادة ازلية . وهو ينفي في هذا المسام دعوى الخصم القائلة ان التراخي بين ارادة الله وخلق العالم ينطوي على الافتراض ان الله لم يكسن قادرا على خلق العالم على الفور . فهذه المعوى لا تستند في عرفه السي اية اسس برهائية ، بل هي من باب التحكم ٧٠ .

#### دليل الدورات الفلكية

ويورد بعد ذلك حجة رياضية ضد الافلاطونيين المحدثين هي ان ازلية المالم تستلزم منطقيا ان عدداً لا متناهيا من دورات الافلاك قد انقضى، ونحن نعلم مع ذلك ان هذه الدورات تصلع اساسا لمادلات رياضية معينة ، مثال ذلك ، ان فلك الشمس يدور دورة واحدة كل سنة ، وفلك زحل كل ثلاثين

#### الباب السابع: التفاعل بين الفلسفة والعقيدة

سنة وفلك الشتري كل اثنتي عشرة سنة ، وفلك الكواكب الثابتة مرة كل ٢٦٠٠٠ سنة . والنسبة المتناهية بين دورات فلك الشمس والافلاك الاخرى يمكن ابرادها كما يلي : واحد على ثلاثين ، وواحد على اثنتي عشرة ، وواحد على ستة وثلاثين الفا ؛ وهو ما يتنافى مع الوضع السابق الذي يعتبر هذه الدورات لا متناهية وانها حدثت في زمان لا متناه ١١ .

# دليل طبيعة الاعداد

من ان هذه الدورات اما شفع او وتر ، لذا وجب ان تكون متناهية ، لان الامتناهي ليس شفعا ولا وترا ، ما دمنا نستطيع ان نضيف اليه واحدا دون انقطاع فيبقى مع ذلك لا متناهيا . وادهى من ذلك ان الافلاطونيين المحدثين يؤكدون امكان وجود عدد لا متناه من النفوس المجردة عن المادة ، بحسب ما ذكر ابن سينا ٢٢ ، على ما تنطوي عليه فكرة اللامتناهي بالفعل مسن التناقض المنطقي . ثم أنه في ابطاله لبينات ابن سينا على ان الله متقدم على العالم بالذات لا بالزمان ، يتخل موقفا صريحا يؤيد فيه خلق الزمان . فعندما العالم بالذات لا بالزمان ، نتخل موقفا صريحا يؤيد فيه خلق الزمان . فعندما على عالم ، ثم كان ومعه عالم ، وكل ما تقرره هاتان القضيتان هو وجود ذات (هي الله ) فقط ، يتبعها وجود الداتين معا ٧٢ . وتقدير وجود شيء ثالث هو الزمان من أغاليط الوهم الذي يحملنا على أفتراض ارتباط الذاتين بواسطة شيء ثالث .

#### دليل موضع الامكان

اما القضية القائلة ان العالم كان قبل وجوده ممكنا ، فهسي لا تعنسي ضرورة ، كما يزعم الافلاطونيون المحدثون ، وجود حامل ازلسي يقوم فيسه الامكان . فبناء على هذا الوضع ، لا يستدعي الامكان وحده حاملاً يقوم فيه ، بل تقيضاه ايضا ، اي الممتنع والضروري ، وكل ذلك خلف . فالممكن والممتنع والضروري ، نظير الصفات العامة جميعا ، توجد وجودا ذهنيا ، وما يوجد بالفعل انما هو الذات التي تحمل هذه الاوصاف عليها ٧٤.

#### مسالة ابدية العالم

تدور المسألة الثانية من مسألة «التهافت» على ابدية العالم أو استمرار

#### الغصل النالث : التنفيذ المنظم للافلاطونية الجديدة

وجوده في الاستقبال . لكن هذه المسالسة لا تثير لا في حد ذاتها ولا في عرف الفزالي المشكلات الكلامية التي تثيرها أزلية العالم أو وجوده في القدم ، بل هو يصرح بأن الابدية مجرد فرع لها .

# العالم بين الحدوث والصدور

ويدور عدد من المسائل التالية (٣ الى ١١) حول مفهوم الصانع عند الفلاسفة وماهية صفاته . ففي المسائة الثالثة يتساءل الغزالي ما اذا كان يجوز ، في اطار الإفلاطونية المحدثة ، وصف لله بأنه خالق العالم أو صانعه . ففي تعبير الافلاطونيين المحدثين أن العالم يصدر عن الله (أو عسن الموجود الإول ، كما يدعونه) صدورا لازما ، كما يصدر المعلول عن العلة والنور عن الشمس . والفاعل المختار لا بد أن يكون عالما مريدا ، فقول الفلاسفة عن الله انه « صانع » العالم لا يصح الا على سبيل المجاز .

كذلك لما كان العالم أزليا عندهم ، فلا معنى لاطلاق لفظ الفعل او الإحداث عليه ، فمعنى الاحداث او الفعل اخراج الشيء من العدم الى الوجود، والازلي موجود ابدا ٧٠ . ثم أن الافلاظونيين المحدثين تمسكوا بالقول انسه لايصدر عن الواحد الا الواحد ، ولما كان الله واحدا والعالم مركبا ، فلا معنى لقولهم أن الله صانع العالم أو فاعله ، وكل ما يلزم عن مقدماتهم أن سلسلة من الآحاد أو الذوات البسيطة تصدر عن الاول ، أما الموجودات الكشيرة والمركبة التي يتألف منها العالم ، فلا دليل عندهم على كيفية حدوثها .

#### فساد دلیلهم علی وجود صانع

و نوق ذلك ، فالفلاسفة عاجزون عن اثبات وجود الصانع اصلا (المسالة الرابعة) . فقد بنوا ادلتهم على وجوب قطع سلسلة الاسباب ووضع علة للموجودات لا علة لها . والذي يؤخد عليهم : اولا ، ان الإجسام قديمة في رايهم ، واذن فهي ليست بحاجة الى علة ؛ وثانيا ، ان التسلسل الى غير نهاية ليس معتنعا بحسب مقدماتهم ، ما داموا قد اجازوا تبعا لقولهم بازلية العالم وجود حوادث قديمة لا اول لها . واجاز بعضهم (كما مر معنا عن ابن سينا) وجود عدد لا متناه من النفوس ، المجردة عن المادة ٧١ .

### الصفات بين النفي والاثبات

ويتطرق الغزالي بعد ذلك الى مسألة الصفات الالهية ، فالفلاسفة

#### الباب السابع: التفامل بين الفلسفة والعقيدة

عاجزون عن اثبات الوحدانية (المسألة الخامسة) ، اذ يتلخص دليلهم عليها في زعمهم اننا اذا فرضنا واجبي وجود اثنين لم يكن وجوب الوجود لكل منهما لذاته بل لملة ، فكان الواجب معلولا ، وهو خلف ، وهذه الدعوى ساقطة لان تقسيمهم للواجب الى واجب بذاته وواجب لعلة باطل ، والواقع ان الفلاسفة قد نفوا الصفات الالهية اصلا (المسألة السادسة) ، فالصفات عندهم اعراض تحل في الذات ، لذا انطوت على التعدد والجواز ، فالله ليس محلا للاعراض ، وهم مع ذلك يقرون انه عالم ، فلزم عن ذلك انه يتصف بصفة العلم ، كيفما اولناها ٧٧ .

# صلة الارادة بالعلم الالهي

ان مسألة « العلم الالهي » ، هي المسألة الثانية بعد « ازلية العالم » التي يكفر الغزالي بها الفلاسفة . لذا وجب التوقف عندها وبسط اعتراضاته عليهم بشيء من الاسهاب ، فهو يستهل المسألة الحادية عشرة بعرض الوقف الاسلامي (أي الاشعري) من العلم الالهي ، وهو ان الارادة تنطوي على العلم بالمراد ، والعالم كله مراد الله ، فلزم ان العالم كله معلوم له وأنه معلول له بحكم فعلي الارادة والعلم المتلازمين ٧٨ . ومن طبيعة العالم المريد ان يكون بحكم فعلي الارادة والعلم المتلازمين ٨٨ . ومن طبيعة العالم المريد ان يكون حيا ، فلزم ان يكون الله حيا ، ومن جراء ذلك عالما بكن ما يحدث عن ارادته ، وعالما بذاته كعلة له . والفلاسفة ، لما جردوا الله من جميع الصفات الذاتية ، انتهوا حتما الى « ان رب الارباب ومسبب الاسباب لا علم له اصلا بعا يجري في العالم » . لذا جاز لنا ان نسألهم : « أي فرق بينه وبين الميت الا في علمه بنفسه ، مع جهله بغيره » ٧٩ .

#### صغة العلم الالهي

ثم أن الفلاسفة ، أذ انكروا أن الله مريد ، عاجزون عن أثبات أنه عالم . وفحوى دليل أبن سينا في هذا الباب مثلا هو أن الأول ، لما كان مجردا عن المادة ، فهو عقل محض ، فوجب أن يعلم جميع الاشباء ، ما دامت المادة هي المائق الوحيد لذلك العلم ٨٠ . ومع ذلك ، فابن سينا واتباعه من الافلاطونيين المحدثين عاجزون عن دعم دعواهم أن الله عقل ، أنما استنتجوها من القلمة القائلة أنه ليس في مادة أصلا ، ألا أن كل ما يمكن استنتاجه من القضية القائلة أن الأول ليس ذاتا مادية أو عرضا قائما في ذات مادية ، هو أنه قائم بلاته ، والذهاب الى أنه بالتالى عقل ، ما دام يعلم ذاته أو يعلم مائر

#### الغصل الثالث: التنفيذ المنظم للافلاطونية الجديدة

الموجودات هو مصادرة على المطلوب . وهذه النتيجة تلزم فقط اذا افترضنا انه يعلم نغسه ويعلم سائر الاشياء فهو اذن عقل مجرد،وذلك عين المطلوب، ٨

#### الصدور لا يستتبع العلم

قد يعترض معترض بأن الفلاسفة لا ينكرون أن العالم من فعل الله ، بل ينكرون أنه أراده في الزمان ، فهم لا يشكون في أن الفاعل مدرك لفعله بالضرورة ، وأن الله الذي أحدث « الكل » هيو بالنتيجة معرك لاحداثه له ٨٢ .

يرد الفرالي على هذا الاعتراض من ثلاثة وجوه : الاول ان الافلاطونيين المحدثين يذهبون الى ان العالم يصدر عن الله بحكم الضرورة الطبيعية ، نظير صدور الثور عن الشمس . وبين ان مثل هذا الصدور لا يستتبع وجود اوادة أو علم عند الفاعل ؟ والثاني ان بعضهم (بريد ابن سينا) يدعيان صدور « الكل » عن الله ناجم عن علمه بهذا « الكل » ، وهذ االعلم هو عين ذات الله . الا ان هذه اللعوى ساقطة في راي من عداهم من الغلاسفة الذين يعتبرون الصدور ضرورة طبيعية ، كما مر . والثالث هو اننا حتى لو سلمنا بهسلا النحو من الصدور ، فكل ما يلزم عنه هو ان الله يعلم الموجود الاول الذي يصدر عن فعله لا غير ، اعني العقل الاول ، الذي يعلم بدوره ما يصدر عنه ، وهكذا دواليك حتى نهاية سلسلة الصدورات . فالله اذن يعتنع ، بحسب هذا الوضع ، ان يعلم « الكل » ٨٢ .

والحق انه لا يلزم عن مقدمات الفلاسفة ان الله يعلم حتى ذاته (المسالة الثانية عشرة). فنحن نستدل على العلم باللات من الحياة ونستدل عسلى الحياة من العلم والارادة . والفلاسفة اذ نفوا ان يكون الله مريدا ، كما راينا ، يتعدر عليهم التدليل على أنه يعلم ذاته او مسا يصدر عن ذاته . ولو تقيد الفلاسفة بالانسجام لنفوا ان يكون الله قادرا على العلم والبصر والسمع (وهي صفات استدها اليه عامة المسلمين) ، ما دامت هذه الصفات تدل عندهم على جوانب من النقص يتصف بها المخلوق دون الخالق ٨٤.

# العلم بالجزئيات بين النفي والاثبات

لمل أخطر جوانب مسالة العلم الالهي ، من وجهة النظر الاسلامية ، هو نفي علم الله بالجزئيات . فالقرآن يقرر صراحة في سورة سبا ( الآية ٣) أن الله الا يعزب عنه مثقال فرة في السماوات ولا في الارض» . والفلاسفة اللين اقروا،

شيمة ابن سينا، ان الله يعلم الاشياء الخارجة عن ذاته، ذهبوا مع ذلك الى ان كيفية هذا العلم «كلية». فهي ليست خاضعة ، خضوع العلم الجزئي ، لقيود الزمان والكان ، فالله مثلا يعلم حدثا ما (نظير كسوف الشمس) قبل حدوثه او بعده ، على الوجه الآني ذاته ، لانه يعلم اصلا سلسلة الاسبابالتي سينجم عنها آخر الامر . كذلك هو يعلم فردا من الناس ، كزيد او عمرو ، من حيث انه يعلم « الانسان المطلق » ، أي بالاستقلال عن عوارض الزمان والكان . فالصفات الجزئية او العرضية ، او الظروف المكانية الزمنية ، التي تعيز وجود فرد ما عن وجود من عداه ، احوال حسية لا يعنن ان 'يلم' الله بها ، ما دامت مما يعرف بالحس لا غير ٥٠ .

ويذهب الغزالي في رده الى ان علم الله ليس خاضعا بالفعل لشروط الزمان والكان ، ولكن ذلك لا ينفي صلته بالجزئيات التي تخضع لهنده الشروط . فالتغير الذي يلحق كيفية هذا العلم لا يستتبع تغيرا في ذات العالم ، بل يقتصر على صلة علمه بالوضوع المتغير أبدا .

فاذا احتج المرء بأن مثل هذه الصلة تدخل في تعريفنا للشيء المعلوم ، بحيث يستتبع التغير فيه تغيرا في حقيقة العالم ضرورة ، كان الجواب انه لو صح ذلك لاستتبع العلم بالكليات تغيرا في العالم ايضا ، ما دام هذا العلم ينطوي على اختلاف في الاضافة الى العالم . ثم لما كانت الكليات لا متناهية ، فليس من البين كيف يتسنى للفلاسفة تنزيه العلم الالهي عن التكثر او التعدد ، ما لم نفترض ان التغير او التعدد في الموضوع لا يؤثر ضرورة في العالم بحد ذاته ٨١ .

وليس يلزم عن مقدمات الفلاسفة ان الكائن « القديم » (اي الله) غير معرض للتغير . فهم يقررون ان العالم ، وهو في رايهم قديم ، خاضع للتغير . أما ما يدعون من نقص يلحق بكمال الله ، بحكم ارتباط علمه بمعلوم دائم التغير، فالرد عليه هو ان اقبح انتقاص من هذا الكمال هو زعم الفلاسفة ان كل شيء يصدر عن الله بضرورة طبيعية ، دون علمه او تقديره ٨٧ .

# نغى السببية الطبيعية

يتناول الفزالي في القسم الطبيعي من « تهافت الفلاسفة » مسالتين كبرتين هما نفي الارتباط الضروري بين الاسباب والسببات ، وأثبات حشر الاجساد ، كانت المسالة الاولى (السابعة عشرة) احدى القضايا الكبرى التي التب المتلمين على الفلاسفة بوجه عام وعلى المشائين بوجه خاص ، فقد كان

#### الغصل النالث: التنفيذ المنظم للافلاطونية الجديدة

ميل هؤلاء الى اسناد قدر من الفعالية الى « الاسباب الثانوية » في السياق الطبيعي مدعاة استنكاد في اوساط المتكلمين ، باعتبار انه ينافي المفهوم القرآني للاله القادر على كل شيء الذي يجري مراميه الكونية مباشرة وحكما، فلم يكن بحاجة والحالة تلك الى أي وسيط ٨٨ . فقد كان الفرض الرئيسي من نظرية الجواهر والاعراض التي استحدثها المتكلمون في القرن التاسع ، الرغبة في تنزيه المطلق عن اي من الشروط او القيود ، طبيعية كانت او غير طبيعية . وفي ما عدا عددا ضئيلا من متكلمي المعتزلة الذين نادوا بمذهبالتولد ابقاء على فعالية المسببات الطبيعية ٨١ ، فقد انكر جمهور المتكلمين « السببية الطبيعية » ، لتنافيها مع وحدانية الله وتعارضها مع سلطانه المطلق . الا ان الغزالي كان اول متكلم عمد الى تغنيد نظامي المفهوم الرابطة السببية الضرورية . الغزالي كان اول متكلم عمد الى تغنيد نظامي المفهوم الرابطة السببية الفرورية . وفي هذا الباب ، يبدو انه قد تأثر في موقفه هذا بالشكوكيين اليونان من اتباع بيمون ( (Pyrrhon ) . ٩٠

# توالى الاحداث بدبل السببية الطبيعية

يستهل الغزالي البحث في السببية بقوله ان الاقتران بين ما يدعدوه الفلاسفة سببا وما يدعونه مسببا ليس ضروريا . فحيث نقع على تضمن منطقي وحسب ، يصح لنا التسليم بضرورة الاقتران . ومن الواضح ، مع ذلك ، ان الاقتران بين شرطين متباينين ، او حدثين مختلفين ، كالاكل والشبع ، او مماستة النار والاحتراق ، او جز الرقبة والموت ، ليس من هذا النوع، والاقتران المعهود بين الاحداث المتلازمة في الطب او الفلك او الصناعات انما هو ناتج عن فعل الله اذ يجمع بينها على الدوام . الا انه من المكن منطقيا ان ينفصم هذا الرباط الجامع ، فتحدث المسببات ابتداء، دون اي من اسبابها الملابسة ، كما يحدث في ما اجمع المسلمون على تسميته بالخوارق ١١ .

ناخد مثلاً على ذّلك القطن عند ملاقاة النار . يزعم الفلاسفة ان النار فاعل الاحتراق في القطن ، ونحن نرى ، كما يقول الغزالي ، ان فاعل الاحتراق الحقيقي هو الله ، اما بواسطة الملائكة او بغير واسطة ، وذلك ان النار جماد ، فلا يصح اسناد أي فمل اليها . ودليل الفلاسفة الوحيد هو اننا نشاهد الاحتراق عند ملاقاة النار ، الا ان المشاهدة تدل على ان الاحتراق بحصل عند ملاقاة النار ، لا انه بحصل به ، او انها العلة الوحيدة للاحتراق .

او لناخل الحياة والنمو في الحيوان ، فواضح ان الحياة وما يقترن بها من قوى مدركة ومحركة كامنة في نطقة الحيوان ليست ناجمة عن الطبائم

#### الباب السابع: التفاعل بين الفلسفة والعقيدة

الاربع 17. وليس الاب الذي يلقي النطفة في رحم الام هو فاعل حياة الولد وبصره وسمعه ، الغ . وانما هذا الغاعل هو الموجود الاول ، والواقع ان « المحققين » من الفلاسفة يقرون ان الاعراض والحوادث التي تحصل عند اقتران الاسباب والمسببات الطبيعية انما تفيض عن « واهب الصور » ، وهو الحد الملائكة او الجواهر المفارقة 17 ، التي تصندر عنها « الصور الجوهرية » للموجودات الطبيعية ، حينما تصبح المادة مستعدة لقبولها .

والفلاسفة مع ذلك قد يسلمون بان الاسباب القصوى للاحسدات الطبيعية مفارقة للمادة ، وينسبون مع ذلك الى الاسباب الطبيعية تهيئة المادة لتلقي فعل هذه الاسباب . وهكذا فاذا افترضنا ان النار ذات طبيعة ما وان القطن ذو طبيعة اخرى ، فمن الممتنع ان تحرق النار القطن تارة ولا تحرقه تارة اخرى، ما لم تنفير طبيعة النار او تتبدل طبيعة القطن ١٤ .

#### السببية القصوى ارادة الهية

وبحل الفزالي هذا الاشكال بقوله ان المبادىء او العلل المفارقة ، لا سيما اللهية ، لا تغمل بحكم الضرورة السببية ، كما يزعم الفلاسفة ، بل بحكم الارادة . لذا كان من المكن منطقيا ان يحدث الله الاحتراق في بعض الاحوال، دون البعض الآخر . وقد يعترض المرء على ذلك بان كل شيء بحسب هله الافتراض يصبح مكنا ، فتمتنع معرفة اي شيء يقينا ، ما لم يشا الله ان يمدنا مباشرة بالمرفة المرادفة للفعل . مثال ذلك ، قد نتخيل رجلا يتطلع الى مشهد غرب : نيران مشتملة وسباع ضاربة وجنود مدججة بالسلاح ، وهو لا يرى منها شيئا ، لانالله لم يخلق له الرؤية آنذاك ؛ أو قد نترك كتابا في البيت ، فاذا عدنا وجدناهقد انقلب غلاما أو حيوانا ، والغلام قد انقلب كلا ، الخ. فالله قادر على خلق ما يشاء ، على الوجه الذي يريده دون ان يكون ملزما بأي سياق ، سببى او غير سببى ، ٩٠ .

ويقول الفزالي في جوابه عن هذا الأعتراض ، ان هذه المحالات كانت ممكنة لو لم يخلق الله فينا العلم المرادف الهداه الاحداث او العلم بانها ممكنة ، والله قد خلق لنا العلم بان هذه الاحداث ممكنة ، لا انها واقمة لا محالة . فأمكن اذن ان تكون وان لا تكون « واستمرار العادة بها مرة بعد اخرى يرسخ في اذهاننا جربانها على وفق العادة الماضية » 11 . الا انه يجوز لنبي او رجل عادي يتصف بقوى حدسية خارقة ، ان يتكهن بوقوعها على خلاف

#### الفصل النالث: التنفيذ المنظم للافلاطونية الجديدة

المادة ، فتخرج بدلك عن سياق الطبيعة . وفي تلك الاحوال ، يخلق الله في ذهن هذا العارف العلم المطلوب ، وهكذا يزول الاشكال .

#### العجزات لا تعارض السببية

ان معرفة تساوق الاحداث تتوقف عادة على حدوثها بالغمل . ونعن الد لا ننكر ان بعض العناصر ، كالنار مثلا ، تتصف بخواص معينة، كالقدرة على احراق القطن ، لا نمنع منطقيا ان يمسك الله او ملائكته تلك القدرة ، بحيث لا تحدث احتراقا في القطن ، او ان يخلق في القطن القسدة على مقاومة الاحتراق . وهكذا يمكن تعليل تلك المعجزات الواردة في القرآن ، كاحياء (المسيح) للموتى وقلب (موسى) للعصى ثعبانا ، تعليلا منطقيا مقبولا . او قد يحقق الله اهدافه الخارقة دون عنت لسياق الإحداث الطبيعية ، بل على سبيل اختصار هذا السياق او اجتزائه . فالمادة قابلة ، بحسب قسول الغلاسفة المشائين ، الشتى الصور المتضادة . فتولد الحيوان يحدث عندهم وفقا لسلسلة من التغيرات التي تنتهي بولادة الحيوان : فالترا ب يتحول الى وفقا لسلسلة من التغيرات التي تنتهي بولادة الحيوان : فالترا ب يتحول الى نيا تن، والنبات عند اكل الحيوان له يتحول الى دم ، والدم الى مني ، فاذا انسب في الرحم يخلق حيوانا . وهذا حاصل بحكم العادة في زمان متطاول ، فليس من المتنع ان يدير الله المادة في هذه الاطوار في زمن اقل مما جرت العادة عليه ، ثم في زمن اقل من ذلك ، وهكذا دواليك حتى نبلغ اللحظة الواحدة . وهذا ما ندعوه معجزة ١٧ .

والحق أن الفلاسفة انفسهم يسلمون بأن تولد الحيوان أو النبات مرتبط بقابلية المادة ، لدى حصول الاستعداد فيها ، تحت تأثير القراتات الفلكية واختلاف حركاتها ، لتلقي الصور التي تفيض عن المقل الفمال أو واهب الصور » ، كما رأينا ، وعلى هذا الاساس ، تصبح أغرب الاحداث ممكنة ، واعجب الظواهر التي ندعوها معجزات قابلة للتصديق .

#### ماهية النفس ومعادها

تدور المسائل الثلاث الاخيرة من «التهافت» على طبيعة النفس ومعادها» بحسب المدهب الإفلاطوني المحدث . ففي المسالة الثامنة عشرة ، يورد الغزالي حجج الفلاسفة على ان النفس جوهر بسيط مفارق للمادة ، وبدلل على انها لا تفي بالمراد . وكذلك حججهم على خلودها هي الاخرى غير كافية ، ما دامت تقوم بدورها على دعوى البساطة والمفارقة ، التي عجزوا عن اثباتها

#### الباب السابع: التفاعل بين الفلسفة والعقيدة

(المسألة التاسعة عشرة) .

ولما كانت هذه الحجج جميعا ساقطة ، لم يبق امام الباحث من ملاذ سوى الشرع ٩٨ ، الذي يقرر بقاء النفس على وجه لا يرقى اليه الشك ويسهب في وصف حال النفس في العالم الآخر . والكثير مما يقوله الفلاسفة حول اللذات العقلية او الروحية التي تنعم بها النفس في الحياة الاخرى يتفق مع ما جاء به الشرع . وكل ما ننكره ، كما يقول الفزالي ، هو دعواهم انهم انما يعرفون معاد النفس ، وما تلاقيه من السعادات ، او الشنقاوات الروحية في الحياة الاخرى ، بالعقل وحده ؛ وان هذه السعادات والشقاوات الروحية هي الضرب الوحيد من اللذة او الالم الذي تصيبه النفس بعد الموت ، وليس في وضع هذين الضربين من السعادة والشقاء (اعني الجسماني والروحاني) من جهة والحشر الجسماني الذي نص عليه الشرع ؛ من جهة أخرى ، أي تناقض منطقي . ودعوى الفلاسفة أن اللذات والآلام الحسمانية ، المشار اليها في القرآن ، ان هي الا تمثيلات حسية ضربت من اجل تفهيم الجمهور الفالب هي دعوى واهية ، وكذلك قياسهم للآيات القرآنية التي تصف هذه اللذات على آبات التشبيه التي تصف الله انما هو قياس باطل ، فآبات التشبيه تحتمل التأويل ، خلافاً للآبات الآنفة الذكر . وذلك أنه أذ يستحيل منطقيا وصف الله بعبارات حسية ، كالحلول في مكان وحيازة الجوارح ، فإن المثوبات والعقوبات الوارد ذكرها في القرآن ليست مستحيلة في العقل ، كما اثبتنا في باب المجزات ٩١ . فالله قادر اذن على اعادة خلق النفس يوم القيامة في جسد هو عين جسدها الاصلى اومشابه له ، وتمكينها بالتالى من التمتع باللذات الجسمانية وغير الجسمانية ، والحق ان سمادتها انما تكتمل باجتماع هذين الضربين من اللذة لها .

#### حواشي الباب السابع

- ابن عساكر ، تبين كلب المفترى ، ص ٢٨ وما بعد . ابن خلكان ، وفيات الاعيان ، ج٣ ، ص ٣٩٨ . ۲ راجم اعلاه حول مذهب المعتزلة في المنزلة بين المنزلتين ، ص ٧٩ . ٤
- الاشمرى ، الابانة عن أصول الدبانة ، ص ٦ وما بعد ،
- McCarthy, Theology of al-Ash'ari, p. 70
- اللمم) من ٧٠) ق ٦ الملل والنحل ، ص ٦٧ .
  - الإبانة عن أصول للدبانة ، ص ١٥٠ . ٨

راجع اعلاه ، ص ٩٦ .

١

۲

٧

- الشهرستاني ) الملل والنحل ) ص ٦٥ و ٧٦ . ٩
- Theology of al-Ash'ari, p. 9 الاشمرى ، اللمع ق ١.
- Theology of al-Ash'ari, p. 88 f. استحسان الخوض في علم الكلام ، في 11
  - المصدر تفسه ، ص ه ، ٠ 11
- الابانة عن اصول الديانة ، ص ٧ وما بعد ، وتارن : 15 Mc Carthy, Theology of al-Ash'ari, p. 238 f.
  - زاجع اللمع ، ص ٢٩ وما بعد ، 1 £
  - ابن خلدون ، القدمة ، ص ه٦٥ . 10
    - الباتلاني ، التمهيد ، ص ٦ . 17
      - ألمستر تقسه ، ص ٨ ٠ 17
      - المسدر نفسه ، ص ١٠ ٠ 1.
      - المصدر تفسه ، ص ١١ ٠ 11
    - راجم اعلاه ) من ۸۲ وما بعد . ۲.
  - البغدادي ، اصول الدين ، ص ٣٣ . 11
    - التمهيد ، ص ١٨ . \*\*
  - البغدادي ، اصول الدين ، ص ٦٥ . 11

- ۲۲ فخري ، البرامين التقليفية على وجود الله في الاسلام ، المشرق ، ۱۹۵۷ ، ص ۱۷۳ وما بعد .
  - ۲۵ التمهيد ، ص ۲۳ وما بعد ،
    - ۲۲ انظر اعلاه ، ص ۲۰۶ ۰
  - ٧٧ راجع ايضا: البراهين التقليدية على وجود الله ٠
    - ٢٨ البغدادي ، اصول الدين ، ص ٢٦ ٠
      - ٢٩ الرجع السابق ، ص ١٥٠ وما يمد -
        - ٣٠ ابن خلدون القدمة ، ص ١٤٥ ٠
- ۲۱ (الاشعري) ، مثالات الاسلاميين ، ص ۳۰ و ۲۸۲ ، وقارن البغدادي ، أصول الدين ، ص ۲۱ ،
  - ٣٢ راجع أعلاه س ٨٧ .
- ۳۳ الاشمري ، مقالات الاسلامين ، ص ۳۲ وما بعد . و ۱۵ ، قارن : Fakhry, Islamic Occasionalism, p. 33 f.
  - ٣٤ مقالات الاسلاميين ، ص ٣٠١ .
- ٣٥ المستر نفسه ، ص ٢٠٠٧ ، وقد قال بهذا الراي الخياط ، وربعا تلميذه الكمين .
   انظر : الشهرستاني ، الملل والتحل ص ٣٥ .
  - ٣٦ البغدادي ، أصول الدين ، ص ٣٧ ، والجويني ، كتاب الارشاد ، ص ١٠ ـ ١١ .
- Fakhry, Islamic Occasionalism p. 37 f.
- ٣٧ راجع:
- ۳۸ البغدادي ، اصول الدين ، ص ۲) وما بعد ، و ۹۰ وما بعد ،
- ٣٦ المرجع السابق ، ص ٥٩ وما بعد ، والاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٣١٠ و ٧٠٠ .
  - ١ البندادي ؛ الفرق بين الفرق ؛ ص ١٢١ ، والاشعري ؛ مقالات الاسلاميين ؛ ص ٣٧٢ وما بعد .
  - الشهرستاني ، الملل والنحل ، من ٣٨ وما بعد ، والاشعري ، مقالات الاسلاميين ،
     ص ٣٢١ ،
    - ٢] البغدادي ، اصول الدين ، ص ، } .
      - ۲۶ انظر اعلاه ص ۲۹۲ و ۸۸۰
    - الباقلائي ، النمهيد ، ص ١٨ ، والاشعري ، مقالات الاسلاميين ، ص ٣٧٠ .
      - ه) البغدادي ؛ اصول الدين ؛ ص اه .
        - ٢] الرجع السابق ، ص ٥] .
        - ۷) الرجم السابق ؛ ص ۱۷ و ه) .
      - ٨) لا سيما في باب اوائل فلاسفة اليونان الذين سبقوا سقراط .

- الحج السبكي ؛ طبقات الشافعة الكبرى ؛ ج) ، ص ١١ وما بعد المقام إلى Jabre, cLa biographie et l'œuvre de Ghazali reonsidérées à la lumière de Tabaqût de Subkis, Mélanges de l'Institut Dominicain d'Etudes Orientales du Caire, 1964, pp. 83 f.
  - واجم) في باب رحلة الفزالي هذه ، المرجم السابق ص ١٤ وما بعد ،
    - ) هالنقاد من الضلال ؛ ص ۱۱ ۰
      - ٢٥ الصدرنفسة ، ص ١٢٠
      - ٧٥ الصدرنفسه ، ص ١٣ .
      - }ه الصدرنفسه ، ص ١٣٠
        - ه القرآن ٦ \ ١٢٥٠
      - ٦٥ المنقل ، ص ١٦ وما بعد .
- ۷۵ الصدر نفـه ، ص ۲۹ وما بعد . ان الامام السابع ، بحسب الملحب الاسماعيلي ، والباني عشر ، بحسب الملحب الامامي ، غائبان ، الا انهما سيظهران في آخر الزمان .
  - ٥٨ ان أوني رد على الاسماعيلية يرد في ٥ فضائح الباطنية ٤ للفزالي ٠
    - ٩٥ المنقلد من الضلال ، ص ١٨٠
- ٦٠ انظر اعلاه ، ص ٢٩٩ ، الاصل ، و : انظر اعلاه ، ص ٢٩٩ ، الاصل ، و :
  - ٦١ مقاصد الفلاسفة ، ص ٢١ وما بعد ، و ٢٨٥ .
    - ٦٢ راجع:
- Salman, «Algazel et les Latins», in Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen age, 1935-6, p. 103-27.
  - ٦٣ تهانت الفلاسفة ، ص ٢٠
  - ٦٤ المرجم السابق ، قارن المنقل ، ص ٢٠ وما بعد .
    - م ٣ "تهافت الفلاسفة ، ص ٩ .
  - ٦٦ الصدر نفسه ، ص ٣٧٦ والنقد ، ص ٢٣ وما بعد ،
    - ٦٧ الفصل ١١ / ٣ وما بعد ،
- ۱۸ تهافت الفلاسفة ، ص ۲۱ وما بعد . يورد الفزالي مذهب افلاطون بتحفظ ، مشيرا الي ان منهم من انكر توله بالحدوث ، من شراح افلاطون يفسر ارسطو (الطبيعة ۲۰۱ ب ۱۷ والسماء ۲۰۱ ترفل افلاطون في طيعاوس ۲۸ ب بأن العالم عنده والزمان حدثا هما. اما اكسوتراطس على غرار الافلاطونيين والافلاطونيين المحدلين ، فقد ذهبوا الي ان الملاطون اراد تقرير ازلية العالم ، الا انه استعمل لفة الاحداث مجازا . راجع : Taylor, Plao, p. 442 f.
- ٦٩ يشير الغزالي ان جاليتوس ذهب الى هـلا القول في كتابه الذي سماه ٥ مـا يعتقده جاليتوس ٤ . تهافت الغلاسفة ، ص ٢١ والرازي ، المحصل ، ص ٨٦ .
  - . ٧٠ تهافت الفلاسفة ، ص ٢٩ وما بعد .

المرجع السابق ، ص ۲۱ . يبدو ان هذه الحجة مستهدة آخر الامر من يحيى التحوي
 (Diels, 1179. 15-27) كما اوردها سنبلقيوس في شرحه الطبيعيات ارسطو (Thels, 1179. 15-27)
 تاريخ
 تاريخ

YY حول هذه المسألة راجع : Y۲ محول هذه المسألة راجع : Y۲ Marmura, «Avicenna and the Infinite Number of Souls», Mediaeval Studies, XXII (1980), 232 f.

- ٧٢ تهانت الفلاسفة ؛ ص ٥٣ ٠
- γς الرحم السابق ، ص ٧٠ وما بعد ،
- ه٧ المرجع السابق ، ص ١٠٣ وما بعد ٠
- ٧٦ المرجع السابق ) ص ١٣٦ وما بعد ، واعلاه ) ص ٢٠٧ -
  - ٧٧ المرجع السابق ، ص ١٧٢ وما بعد .
  - ٧٨ المرجع السابق ، ص ٢١٠ وما بعد .
    - ٧٩ المرجع السابق ، ص ١٨٢ ٠
      - ٨٠ المرجم السابق ٢١١ ٠
    - ٨١ المرجم السابق ، ص ٢١٢٠
    - ٨٢ المحم السابق ، ص ٢١٤٠
    - ٨٢ المرجم السابق ، ص ٢١٦ ٠
  - ) ٨ المرجم السابق ، ص ٢٢١ وما بعد .

    - ٨٦ المرجم السابق ، ص ٢٣٢ وما بعد .
      - ٨٧ الرجع السابق ، ص ٢٣٧ ٠
- AA راجم اعلاه ، ص ۲۷۸ و : Fakhry, Islamic Occasionalism, pp. 56 ff.
- Fakhry, The Mu'tazilite View of Free Wills, Muslim World,
- XLIII, (1953), 98 f.

ب و رستي في المسادر العربية نورون ، راجع :
 Van den Begh, Averroes' Tahafut al-Tahaut, vol. I, Introduction, xxix et seq.
 and vol. II,

- ٩١ تهافت الفلاسفة ، ص ٢٧٦ وما بعد ،
- ٩٢ اى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة .
- ٩٢ تهافت الفلاسفة ، ص ٢٨١ ، تارن لابن سينا ، النجاة ، ص ٢٨٣ وما بعد ، والشفاء (الالهيات) ، ص ١٠) وما بعد . حيث يصرح ابن سينا بأن « واهب الصور » هو المقل النمال ، او آخر المقرل المفارنة التي تغيض من الاول ، راجم اهلاه ، ص ٢٠٨ .

- ) ١ الغزالي ، تهافت الغلاسفة ، ص ٢٨٣ ٠
  - ه ١ المرجع السابق ، ص ٢٨٤ وما بعد .
    - ٦٦ المرجع السابق ، ص ٢٨٥ ٠
    - ٩٧ المرجع السابق ، ص ٢٨٨ ٠
    - ٩٨ المرجع السابق ، ص ٢٥١ ٠
  - ٩٩ المرجع السابق ، ص ٢٥٥ وما بعد .

نسير شوء ولتعدوث لالايرسلاي وتطورو

البتابُ الثامِن

# القَصِّل الْأول

# الطيب لانع الكنشسنية

#### الصلة بين الله والانسان

ان التصوف ، من حيث هو محاولة لبلوغ اللامتناهي والاندماج به ، الما عن طريق تجانس الطبيعة — كما في المسيحية ؛ او عن طريق الفناء اللاتي ، والرجوع الى حال الوحدانية البدائية الخالصة — كما في البرهمية البوذية ا بينافي مع العديد من التعاليم الدينية في الاسلام . فهنالك اولا ، مفهوم التسامي الالهي المطلق الذي عبر عنه القرآن الكريم في الآية « ليس كمثله ثيء » ٢ ؛ فهذا المفهوم يتعارض مع فكرة الاتصال الحميم بالله . وهنالك ثانيا، التنعائل الدينية بقيودها واشكالها الصارمة التي لا تترك مجالا لاحتمال وصول سهل غير مشروط الى الحقيقة القصوى . ثم هنالك ثالثا ، المفهوم الاسلامي للوحدة ، او الاستمرار في حياة الانسان بين هذا العالم والعالم الخز ، مما يصعب معه الفصل الجاسم بين الوجود المتناهي والوجود غير المتناهي ، عن طريق التخلي عن هذا العالم . فالمسلم المؤمن مدعو لان يتقبل هذا العالم الذي هو « دار فتاء » وان يتعلق به ، بعقدار ما هو مدعو الى نشدان العالم الآخر الذي هو « دار بقاء » والى التعلق به ٢ .

على ان القرآن والحديث يرسمان لصلة الله بالانسان ، وللحياة الآخرة، صورة اخرى تختلف عن الصورة التي مر ذكرها اختلافا شديدا . فههنا يوصف الله بانه اقرب الى المؤمن « من حبل الوريد » (سورة ق آية ١٥) ، وبانه كلي الوجود وكلي العلم ، بحيث يعلم كل اعمال الانسان ، ويقرا جميع افكاره ؟ . اما الخيرات الزائلة في هذه الحياة ، فتوصف بأنها لا تعد شيئا بالنسبة الى الخيرات الدائمة في الحياة الآخرة ه .

#### طلائع الزهد في صدر الاسلام

و فضلا عن ذلك ، فان مشهد الحساب يوم القيامة قد وصف ، لا سيما في السور الكية الاولى، بتعابر تنبض بالحياة ، وتثير في النفس من الرعب ما يشعر الانسان بتفاهة الحياة وشقاء الحال في هذا العالم . وعلى ذلك لم يكن من الغريب ان يصبح « الخوف » ابلغ تعبير عن التقوى والورع 1 ، واسمى شعار للسيرة الفاضلة في القرون الاولى من التاريخ الاسلامي . وصبع ان « الرهبانية » كانت من المحرمات ، فان عددا من اتقياء المسلمين الاولين ، نظير ابي ذر الفغاري (ت ٢٥٢) وحذيفة (ت ٢٥٧) ، وكلاهما من الصحابة ٧ ، اختارا حياة التقشف ، في حين كان معظم معاصريهما قد آثروا حياة الرغد والرفاهية في هذا العالم .

## الحسن البصري رائد الزهد

ولعل أهم شخصية ، في تاريخ الزهد الاسلامي الباكر ، رجل جليل القدر ، عظيم التقوى ، من ابناء القرن الاول من العصر الاسلامي ، مر معنا ذكره في مناسبات سابقة ، هو الحسن البصري (ت ٧٢٨) ، الذي عاش في حقبة من اهم الحقب في تاريخ الاسلام . ذلك ان النزاع على الخلافة ، الذي نبق صفوف المسلمين على اثر اغتيال الخليفة الثالث عثمان بن عفان سنة ٢٥٦ ، آثار انصار الامويين على العلويين ، وفتح المجال لنضال سياسي وكلامي استمر حوالى قرن كامل . ولقد انبثق عن هذا النضال الكلامي مسائل منها مصير صاحب الكبيرة ، وما اتصل بها من اعتقاد بحرية الارادة ، وايمان بالقضاء والقدر ، مما ادى الى ظهور طلائع الحركة الكلامية في الاسلام ، التي كان زعيمها الاول واصل بن عطاء ، احد تلاملة الحسن البصري ٨ .

ولقد كان مفهوم الحسن البصري للحياة الدينية الفاضلة مفهوما زهديا، يقوم في اساسه على التقوى والتقشف ونبذ الحياة الدنيا ؛ وكان النهج الذي اوصى باتباعه يقوم على التفكر ، ومحاسبة النفس ، والخضوع للارادة الإلهية خضوعا مطلقا ينتهي بحالة من الرضا الداخلي التام ، ويفضي الى الوفاق التام بين الارادة الالهية والارادة الانسانية 1 .

## من الحسن الى رابعة

ولقد كان تأثير الحسن البصري في ما تلا من مراحل الحركة الكلامية والنزعة الصوفية ، على يد جماعة كبيرة من تلاميذه واتباعه ، عظيما جدا . فقد انطلق هذا التيار الجديد من التقشف والتقوى من مدينة البصرة ، وجلب اليه عددا كبيرا من الاتباع . فاشهر امراة متصوفة في الاسلام ، وهي رابعة

#### الغصل الاول: الطلالم التقشفية

العدوية (ت ٥٠١)) ، قضت حياتها برمتها في البصرة ، وزاولت التقشف ، ولزمت حياة العزوبة ، وتخلت عن حطام الدنيا ، وهي الامور التي قرنها البصري بالدعوة الصوفية الصادقة ، وقد كانت ، الى ذلك ، السابقة في تاريخ التصوف الاسلامي الى الترويج لفكرة الحب الالهي ١٠ . فقد تحد شمتصوفون سابقون عن صلة « شوق » او « خلّة » بالله ؛ لكن رابعة تخطئهم بعيدا في حديثها الماطفي عن « حب » المؤمن لله ، وهي في ذلك قد اتجهت اتجاها مفايرا للعرف الديني الاسلامي ، الذي يذهب الى ان الانسان لا يقوى على الاقتراب من الله الا بروح التعبد والورع والرهبة ، ولقد طرح عليها يوما سؤال مؤداه : اتحبين الله وتكرهين الشيطان ؟ فكان جوابها : « ان حبي لله قد منعني من الاشتفال بكراهية الشيطان » . وفي رواية اخرى ان النبي ظهر شعت من لا يحبك ؟ لكن حبي لله تعالى ، قد ملا قلبي الى حد لم يجمل هناك شمت من لا يحبك ؟ لكن حبي لله تعالى ، قد ملا قلبي الى حد لم يجمل هناك شمت من لا يحبك ؟ لكن حبي لله تعالى ، قد ملا قلبي الى حد لم يجمل هناك تتول فيها :

 احبك حسين : حب الهوى فاما الذي همو حب الهوى واما الملي انت اهمل لمه فعلا الحمد في ذا ولا ذاك لي

## من البصرة الى بفداد

ثم تحول مركز الحركة الصوفية من البصرة الى بغداد ، وهي المدينة التي اسسها المنصور سنة ٢٩٢ ، وغدت بعد ذلك العاصمة السياسية والدينية للخلافة الاسلامية . وكان من ابرز متصوفة بغداد الاولين معروف الكرخي (ت ١٨٥) ، ومنصور بن عمار (ت ١٨٦) ، وبشر بن الحافي (ت ٢٤٨)، وابن إلى الدنيا (ت ١٨٦) ١٢ . الا ان اعظم متصوفة مدرسة بغداد دون ريب التنادهما المحاسبي (ت ١٥٨) والجنيد (ت ١١٠) ، فالمحاسبي ولد في البصرة، ثم انتقل الى بغداد ، حيث نشب الخلاف بينه وبين الحنابلة ، لانه اجاز لنفسه استخدام الاساليب الكلامية في عظاته الدينية . وكانت نوعته الصوفية تقوم على ركنين : الاول محاسبة النفس ــ ومن هنا جاء لقبه بالمحاسبي ــ والثاني استعداده لاحتمال اقسى المحن في سبيل الله بالمحبوب) ١٤ . وعنده ان دليل الورع الصادق هو الموت ، وشعار فضيلة (المحبوب) ١٤ . وعنده ان دليل الورع الصادق هو الموت ، وشعار فضيلة

#### الياب الثامن: نشوء التصوف الاسلامي وتطوره

الصبر هو احتمال الالم ، ومع انه لم ينكر قيمة الشعائر الظاهرة في العبادة الدينية ، الا انه شدد على الشعور الداخلي في الايمان الذي ، متى اقترن بوح الطاعة والتفاني ، انتهى بصاحبه الى حال روحية تتناسب مع نقاوة ذلك الايمان ١٠ .

## من المحاسبي الى الجنيد

اما أبو القاسم الجنيد في متبر في التراث الصوفي من كبار الرائدين ، فضلا عن أنه حظي باحترام جميع العلماء على اختلافهم ، من مؤمنين ومارقين، ابتداء بالسراج والقشيري ، وانتهاء بالحلاج وسعيد بن ابي الخبر ١١ . وكان من معلميه المحاسبي والسقطي (ت ١٩٨) وابو حفص الحداد (ت ١٩٧٣) . وهو مع رصائع قد عظم البسطامي (ت ١٩٨) ، المروج المسرف لفكرة الاتحاد بالله ، الذي سنعود اليه بعد حين . ولقد كان تأثيره على مراحل التصوف اللاحقة عظيما جدا . ومع انه كان بطبعته حيياً وهادئا ، فقد استحوذ عليه شعور عميق بتسامي الله ووحدانيته ، بلغ ذروته ، في تعبير مفرط عن الشوق الى الاتحاد بالله ، اقترن في ما بعد، باسم الحلاج (ت ١٩٢٢) . ومن الجدير باللكر انه كان بين تلاميله ، الى جانب هذا الصوفي ، المسرف في شوقه الى الاتحاد بالله ، جماعة من اعلام الكلام والتصوف ، ممن اشتهر وا بالاعتدال والرصانة ، بينم الغزالي الذي شهد له بانه كان احد مرشديه الروحيين البارزين ١٧ .

## الجنيد في المرفة الصوفية

وشعوراً منه بالمحاذير التي ينطوي عليها التصوف ، فقد صرح بان المرفة الصوفية يجب ان لا تخرج عن حدود القرآن والحديث ١٨ . على ان ذلك لم يمنعه من وصف احوال الاتحاد الصوفي بوضوح ، وهي احوال ادرك فحواها لكنه لم يختبرها بالفعل ١٩ . وفي رايه ان نقطة الانطلاق في التصوف هي الميثاق اللي عقده الله مع الانسان القرآن (سورة الاعراف ، ١٦ الاتصوف هي الميثاق اللي عقده الله مع الانسان القرآن (سورة هي ادراكه التام لوجوده، من حيث هو فكرة في اللهن الالهي، سابقة لخلقه في الزمان، وللفرق الشاسع بين ماهيته وبين اللات الالهية . وهذا لا الافراد » ٢٠ للازلي عسن المرضي الزائل ، هو في راي الجنيد دليل المرفة الحقة للتوحيد ، بل ولكل معرفة صحيحة للذات الالهية.على ان مثل هذه الموفة ليست كفيلة وحدها بايصال الانسان الى هدفه الاقصى ، من الترقي الى ما وراء احكام الشريعة ،

#### الغصل الاول: الطلائع التقضيفية

والاقتراب من الله ، « حتى ليتحول الى هباء ، ويقتل ويدفن ، ثم يعود بعد ذلك الى الحياة ، اذا شاء الله ذلك » . وعندما يتم « افراد » العرضي الزائل عن الازلي الباقي ، ويعود المخلوق الى وضعه السابق كفكرة في الذهن الالهي ، يغنى الانسان عن نفسه ، ويحيى في الله ، وهذا ، كما اوضع الجنيد ، هو جوهر التجربة الصوفية ٢٢ .

## تكامل الزهد في التصوف

ان هاتين الفكرتين ، اعني « افراد » ما هو انساني عما هو الهي ، «ورد» الانسان الى حالته السابقة من عدم الوجود ، او من الوجود الاصلي كفكرة في اللهن الالهي ، هما من سمات النضج والتكامل التدريجي في الصوفية. ولما كان التصوف قد انطلق من مرحلة الزهد ، ومن الحاجة الى بعث شيء من الذاتية في العبادة الشكلية ، فقد بلت الحاجة ملحة الى الارتفاع فسوق صعيد الزهد ، والتحليق في اجواء التجربة الروحية الفسيحة ، ولقد كان من غير المستطاع ، حتى هذه المرحلة ، تعيين مدى التأثير الدخيل في هله النزعة ، لكن بظهور هذه الفكرة الجربئة في الفناء الذاتي والاندماج الانساني في الذات الالهية ، اصبحت محاولة اكتشاف تلك المؤثرات الدخيلة امرا

## الجنيد من الفناء الى البقاء

في اليوغا الهندية ، أن الغاية من «معرفة الفارق» (الافراد) التي ينشدها الحكيم اليوغي ، في راي شنكرا مثلاء ليست الاتحاد بالله ، بل عزل اللاات ، والتوصل الى تحقيق نمط من الوجود الدائم خارج المكان والزمان ٢٢ . وهذا «المزل » انما هو من قبيل التعطيل للوجود الفردي الذي هو الغاية القصوى «للصوفية اليوغية » ، بل ولكل الديانة البرهمية . كلك في نظام الجنيد ، فان غاية المتصوف القصوى هي بلوغ هذه الحالة من الغناء اللاتي ، استعدادا لرجوعه الى حالته الاصلية من البقاء الابدي ، اللي سلبه إياها حدوثه في الزمان ٢٤ .

## ذو النون والنجوى الالهية

ومن الاعلام البارزين في هذه المرحلة التاسيسية من تاريخ التصوف ذو النون المصري (ت ٥٩٥٩) . وهو مصري يتحدر من اصل قبطي ، ويكاد

يكون في اخبار التصوف شخصية اسطورية ، فهو بهذا الاعتبار شبيه بشخصية اخرى اقرب الى الخرافة هي شخصية العالم الشيعي جابر بن حيان ( ت ٧٧٦ ) الذي قيل انه كان احد اساتدته ٢٠ . فقد نقل انه كان مثله من ارباب التصوف وعلماء الكيمياء واعلام الفلسفة . ومع كل ما كان عليه ذو النون من الاغراق في اسلوبه الادبى ، فانه بقى مثالا للصوفي المتدل الرصين . وعنده أن هدف الصوفي هو الاتصال بالله ، وأنه ليس وراء « مشاهدة وجه الله » من رحمة لأرباب النعمة ، الا سماع اصوات الارواح الملائكية ٢٦ . اما الطريق الصوفي ، فيتالف في عرفه ، من عدد من «المقامات» يترتب على المتصوف أن يسلكها ، وعدد مقابل من « الاحوال » قد ينعم بها الله عليه . وهذا الفارق الميز بين « المقامات » و « الاحوال » ، وهــو ان الاول يتم بالجهد الانساني ، في حين أن الثاني هبة من الله ، أصبح في ما بعد الفارق المعتمد في التقليد الصوفى . ولا يتوقف ذو النون طويلا عند فضائل الحياة الصوفية ، بل يوجه اهتمامه الى التأكيد على فاعلية ممارسة الشمائر ، والدعاء وقهر النفس في باب التطهر من الاثام . وعندما تطهير النفس من آثامها ، تصبح صالحة لان تتقبل الهها ، ولان تدخل معه فسي نجوى روحية حميمة . وبذلك تعود النفس الى حالتها الاصيلة من الوجود في الذات الالهية ٢٧.

والشرط الاساسي في هذه النجوى هو الحب الالهي . والحب الالهي الصادق يستلزم نبذ جميع العواطف الاخرى حتى لا يبقى في القلب الاالله. وفضلا عن ذلك ، فان هذا الحب الالهي \_ نظير الحب الاسمى الذي وصفته رابعة العدوبة ( ويروى انه التقى بها ) ٢٨ ينبغي ان يكون لوجه الله فحسب ، لا لغرض آخر ٢٦ .

## اسطورة ابراهيم بن الادهم

ومن السخصيات الصوفية الباكسرة الاخسرى ابراهيم بن الادهسم ( ٢٣٠) . فقد اكثر المؤلفون المتاخرون من الاشارة اليه ، واعتبروه مثالا للتقوى والعزوف عن الدنيا ، وتروى عنه حكاية تلكرنا باسطورة غوتاما بوذا، الد تجعل منه اميرا انكشف له بطلان ملذات الدنيا فنبلها . ذلك انه في ما كان في رحلة صيد ، اذا بهاتف يصيح به مرتين : « الهذا خلقست ام بهسلا امرت » ؟ فندم على ما كان منه في حياته الدنيا ، وترجل عن دابته، واستبدل بها جبة راع من صوف ، وهام على وجهه في الصحراء ، الى ان حط رحاله بها جبة راع من صوف ، وهام على وجهه في الصحراء ، الى ان حط رحاله

#### الفصل الاول: الطلائع التقشفية

في مكة ، حيث يقال انه التقى برابعة العدوية ٢٠ . وفي الروايات ان رحلته هذه الى مكة استفرقت اربعين سنة ، لانه كان مع كل خطوة يخطوها يسجد مرتين . ويروى انه كان يقول : غيري يسلك هذه الطريق على قدميه ، اما انا فاسلكها على راسي ( يريد وجهي ) ٢١ ، اشارة الى ملامسة جبهة المسلم للارض في الصلاة عند السجود . لكنه عندما وصل اخيرا الى مكة ، لم يجد الكمبة \_ وهي المزار المقدس الذي قصد الحجج اليه \_ وذلك كما اوضح لسه هاتف ، لان الكمبة كانت قد خرجت للقاء رابعة ، وعندما رآها عائدة ، عاتب رابعة قائلا : « ما الضجة التي تحدثينها في الدنيا ، الكل يقولون ذهبست الكمبة للقاء رابعة » فاجابت : « واية ضجة تحدثها انت في الدنيا بان المضيت اربعين سنة حتى بلغت هذا المكان، لان الكل يقولون: ابراهيم يتوقف كل خطوة اربعين سنة حتى بلغت هذا المكان، لان الكل يقولون: ابراهيم يتوقف كل خطوة ليصلي ركعتين » ٢٢ . اما اطرف تعليق على استجابة رابعة لهذه النعمة الالهية التي اختصت بها ، فقد وردت في اسطورة اخرى جاء فيها انها عندما رات الكمبة مقبلة نحوها صاحت : « لا اربد الكمبة ، بل رب الكمبة ، اما اطرف ٢٤ .

## مفهوم ابراهيم للحب الالهي

ان ابلغ تعبير عن مفهوم ابن الادهم الرفيع لفكرة الحب الالهي ، قسد حفظ لنا في مقطع من كلامه ، اورده المحاسبي في « كتاب المحبة » ؛ وفيه يقول ابراهيم لاحد اخوانه : « ان كنت تحب ان تكون لله وليا ، وهو لملك محبا ، فدع الدنيا والاخرة ، ولا ترغين فيهما ، وفر غ نفسك عنهما واقبل بوجهك على الله يقبل الله بوجهه عليك ، ويلطف بك ، فانه بلغني ان الله اوحى الى يحيى بن زكريا : يا يحيى ، اني قضيت على نفسي ان لا يحبني عبد من عبادي اعلم ذلك من نيته ، الا كنت سمعه اللي يسمع به ، وبصره الملي يصر به ولسانه الذي يتكلم به ، وقلبه الذي يفهم به ، فاذا كان ذلك بغضت بيصر به ولسانه الذي يتكلم به ، وقبه الذي يفهم به . فاذا كان ذلك بغضت اليه الاستغال بغيري وادمت فكرته واشهدته ليله . . . فيقرب مني واتقرب منه السمع كلامه واجيب تضرعه . فوعزتي وجلالي ، لابعثنه مبمثاً يغبطه به النبيون والمرسلون » ٢٠ .

# العُصرُلالثاني

## فيالتجياه وحمث والوحب وو

## البسطامي ، الحلاج كرانا

## الاصول الاسلامية والاصول الدخيله

ان اصول التصوف الاسلامية موضع خلاف بين الباحثين } اثبتها بعضهم نظير لوبس ما سينيون ٢٦ ، وشك بها النعض الاخر ، نظير نيكلسون وزهنر ٢٧ . وقد تبين لنها في البحث السابق ، انه يكهاد لا توجد في المثل الصوفية الباكرة للحياة، ما يتعذر العثور له على اساس في القرآن او الحديث، ولعل ماسينيون على صواب حيث يؤكد « ان التصوف الاسلامي انما انطلق من الاكباب على قراءة القرآن ، والتأمل في معانيه وتمثلها عمليا في أصوله وتطوره اللاحق » ۲۸ . ثم أن مفاهيم « الفقر الديني » و « الذكر » و « الفكر » و « الصبر » و « الزهد » ؛ بل و « الحب الالهي » و « التأمل » في اللاات الالهية ، يمكن اقامة الدليل على انها جميعا نتائج منطقية ، لتشديد القرآن على الجانب الاخروى ، وهو الجانب الاخر للنظرة القرآنية الى الكون الذي سبقت الاشارة اليه . اما ما يجوز أن يعتبر بحق من المقومات غير الاسلامية في النزعة الصوفية ، فهو النزوع الذي ظهر في مدونات المتصوفين الاولين ونَّى شعائرهم ، الى تخطى الفرائض الدَّينية التَّى نصت عليها « الشريعة » ، والى السعى لمرفة « الحقيقة » التي تتجاوزها . وهذا السعى لبلوغ الحقيقة القصوى ينطوى على الاستغناء ، ليس عن الشريعة فحسب ، بل وعن النبي محمد ، من حيث هو وسيلة الوحى الالهى الى الناس وذلك بداعي رغبة المؤمن في الاتصال الماشم بالله ومناحاته .

## تبرير الرهبانية في التصوف

ومن الشواهد الهامة على الميل الى اغفال الشريعة الدينية ، او التغاضي عنها ، هو ممارسة التبتل ، والزجر عن الزواج ، باعتبار أنه يعيق الالتزام بالحياة الصوفية في التقوى والطهارة ، وهكذا فان الحسن البصري ، ورابعة العدوية ، وسواهما من المتصوفين الاولين ، لم يكتفوا بالامتناع عن الزواج

بل قبحوه ونددوا به . حتى ان بعضهم على ما يبدو ، لم يتحرّجوا من ان يضعوا الاحاديث ، وينسبوها الى النبي ، ليبردوا بها نظام التبتل وذلك في زمن لم يتجاوز القرن الثاني للهجرة ٢٦ . وهذا الاقسرار بوجود تناقض مستعص بين الزواج وحياة الزهد ، كان في ازدياد في الاوساط الصوفية ، الا ان مثال محمد نفسه حمل المتصوفة الاولين على اللجوء الى راي غريب ، هو ان محمدا نفسه افتى برفع تحريم « الرهبانية » بعد ختام القرن الثاني .

## محمد والحقيقة المحمدية

ولن كان من المكن تخريج موقف النبى محمد من الزواج بهده الصورة نقد نشأت مشكلة اشد وادهى في باب اعتباره حلقسة الوصل الكبرى بين الانسان والله . على ان بعض المتصوفة الاولين اللين لم يذهبوا الى هذا الحد من الفلو "الذي ذهب اليه المتاخرون منهم ، اعتبروا دور النبي ، كوسيط بين الله والانسان ، دورا فرعيا الى حد ما . نقد قيل عن رابعة ان النبسي سألها في المنام : « يا رابعة اتحبينني ؟ فقالت : يسا رسول الله وهل ثمت من لا يحبك ! لكن حبي لله تعالى قد ملا قلبي الى حد لم يجعل هناك مكانسا لمحبة غيره او كراهيته » ، ؛ . ولعل بعض المتصوفة المتأخرين ، نظير ابن عربي كماهية مجردة سابقة لوجود الزمان ، لا كشخصية تاريخية تولت مهمة الهية في نطاق الزمان والمكان ؛ .

## من التوحيد الى وحدة الوجود

وعلى الرغم من هـده المسول الكامنة ، فقد بقي المتصوفية الاولون متشددين في تمسكهم بالسنة ، حتى الجنيد نفسه ، السلاي بلر بسلور التصوف التوحيدي ، المتأثر بالمفهوم الهندي لللاات ، لم يستنبط جميسع النتائج المنطقية المحتملة ، التي استنبطها سواه من المتصوفة الجريئين في ما بعد .

فمن هؤلاء المتصوفين الجريثين اللين تيمهم الحب الالهي ، حتى خطوا ، في القرن التاسع ، الخطوة الاخيرة عبر هاوية وحدة الوجدود ، البسطاسي والحلاج . وجرى في الرهما في القرنين التاليين نفر آخر ، منهم سعيد بن ابى الخدر (ت 1.51) ٢٤ (الذي صادق ابس سينسا وراسله ) والشبلي

#### الفصل الثاني : في اتجاه وحدة الوجود

(ت ه؟٩) ) وكلاهما تكلنف في حياتــه وارائه شيئــا من الفلو ، كافتعال الشــادذ أو الجنون .

## ابو يزيد في شطحاته

ولد ابو يزيد البسطامي في بسطام ، في غربي خراسان . واخل التصوف عن رجل هندي كان قد اعتنق الاسلام اسمه ابو على السندي ، وهو اللي علمه مذهب « الفناء في التوحيد » ٤٢ . وقد الزم نفسه ، اكثر من ای صوفی آخر ، ممن مر معنا ذکرهم ، باشد مقتضیات التقشیف حتی يتسنى له ، كما قال ، التجرد التام عن الاوضاع الانسانية ولقاء الله وجها لوجه ٤ . ومهما اختلفت التفاسير لشطحات البسطامي الصوفية ، فقد كانت تدور على ظاهرة النشوة الصوفية ، وفكرة الاتحاد بآلله ، وانطوت بوضوح على ادعاء الالوهبة . ففي احدى شطحاته ، التي رواها لنا مؤلف صوفيي متاخر ، يقول: « رفعني ( الله ) مرة ، فاقامني بين يديه ، وقال لي : يا أبًّا زید ، ان خلقی بحبون آن بروك . فقلت : زینسی بوحدانیتك ، والبسنسی أنائيتك ، وارفَعني الى أحديتك ، حتى اذا رآنــيّ خلقك قالــوا : راينـــاكُ ( اى الله ) ، فتكون انت ذاك ولا اكون انا ( اي ابا زبّد ) هنا ﴾ ٥٠ . و في شطحة اخر ی، لعلها اشهر شطحاته ، يقول : « سبحاني ما اعظم شاني » . وميع وضوح وحدة الوجود في هذه الشطحات ، فإن قمة التجربة الصوفية ، تبقى عنده على جانب من السلبية والفراغ ، اذ ان النفس تبقى معلقة ، كما فسى بعض طرق التصوف الهندي ( نظيرَ بتنجالي ) بين الانا والانت ، والـــذاتُ والمطلق ، وقد فنيا كلاهما ٤٦ . ونسب اليه كذلك قول بتحدث فيه عسن ميدان «اللَّيسِينة» التي بلغها، وبقي يطيف بها عشر سنين حتى \_ كما قال \_ « صرت من ليس في ليس بليس » ٤٧ .

## الشطح في اصله الهندي

ان التأثير الهندي في هذا النمط من التصوف ، لا يحتمل الشك ، كما اثبت زهنر . فهنالك حلقة وأضحة تصله بالفدنتا ، ليس في ما تعلمه اثبت زهنر . فهنالك حلقة وأضحة تصله بالفدنتا ، ليس في ما تعلمه البسطامي من استاذه السندي من « الحقائق الكبرى » فحسب ، بل وفي تركيب نظامه الفكري ، وما انطوى عليه من الماني « العدمية » . فقد عاش البسطامي في زمن كان فيه شنكرا ( ت .٨٢ ) ومدرسته يعملون جاهدين على احياء الفكر الفدنتي وفي تنظيمه ٨ ، ثم ان شطحاته الصوفية ، نظير

قوله: « سبحاني ما اعظم شأني » ، او « انا انت » او « انا هو انا » ، كلها تنم عن اندماج المسدات بالالسه ، ولها نظائس كشيرة في « الاوبانيشاد » و « الغدنتا » ١٩ . ولمل اغرب شطحاته ، تلك التي تحدث فيها عن تغيشه عن الله . فهو لم يجد الله على العرش ، ولذلك جلس مكانه على ذلك العرش ؟ قال : « لقد غصت في بحر الملكوت ( عالم المثل ) ، وفي حجب اللاهوت ، حتى بلغت الى العرش ، فاذا هو خال . وهكذا القيت بنفسي عليه وقلت : ربي اين اجدك ؟ فارتفت الحجب ، فاذا أنا هو إنا ، نعم ، أنا هو إنا . وعدت الى ما كنت انشد ، فاذا هو أنا للذي كنت انشد ، وليس آخر سواي » ٠٠ . ومن الغرب حقا أن يتلفظ مسلم في القرن التاسع ، بمشل هسده ومن الغرب حقا أن يتلفظ مسلم في القرن التاسع ، بمشل هده الشطحات ، التي تكاد تضعه فوق الله ، وينجو مع ذلك من الاذى . على أن هناك تعليقا الولف متأخر يوضح لنا هذا الاشكال ، هو أن البسطامي عندما أتهم باهمال الغرائض الدينية ، عمد كما قيل ، الى الوسيلة التي تلارع بهسا متصوفون آخرون ، وهي « الجنون » ؛ وهي الوسيلة التي انقذت حياته معياة المعيدين من زملائه الصوفيين ،

## من البسطامي الى الحلاج

على أن هنالك صوفيا من أبناء القرن التاسع ، أبي أن يلجأ ألى هذه المدرمة ، لكن الثمن الذي دفعه عن غلوه كان باهظا جدا ، فالحسين بن منصور الحلاج ، ولد حوالي سنة ٨٥٨ ، في بلدة صغيرة تدعى البيضاء ، غير بعيدة عن شواطيء خليج فارس الشرقية ، وكان من اساتذته في التصوف المكي (ت ١٩٠٥) ، والتستري (ت ١٩٨٦) ، والشبلي (ت ١٩٠٥) ، والجنيد ١٠ . وهم اربعة من أشهر الإعلام اطلاقا في تاريخ التصوف ، والراجع أن الجنيد هو الذي اقنعه بلبس « الصوف » ؛ وقد كان مرشده لمدة عشرين سنة ، لكنه كان متوجسا من غلوه وغرابة اطواره ، فانفصل عنه \_ كما قبل \_ لما بدا له من تعاليه وغطرسته .

## تصرفات الحلاج الشاذة

هذا المزاج الغريب يظهر بوضوح تام في اخبار الرحلة الاولى التي قام بها حاجا الى مكة ، وفي تصرفاته في الفترات الاولى من حياته الزهدية . فغي اثناء حجه الاول ، لزم ردهة المسجد سنة كاملة لا يفارقها . والزائرون اللين راقبوه، بعد ذلك، وهو يجلس اثناء الظهرة على صخرة خارج مدينة مكة، والعرق

#### الفصل الثاني : ف انجاه وحدة الوجود

يتصبب منه ، كانوا اكثر استفرابا لعناده وصعوده ، منهم اعجابا بورعه وتقواه ، فقد قال احدهم عنه : ان هذا الرجل بعناده يحاول ان يتحدى الله بقدرته وجلده ٢٠ . وذكر احد تلاميذه انه لم يكن ينام مضطجعا بل واقفاء وربما جلس القر فصاء من وقت لاخر ، لمدة لا تزيد عن ساعة واحدة ٢٠ . وعندما عاد الى بغداد ، لازم الجنيد مرة اخرى . وقد عنفه استاذه على سوء فهمه لطبيعة السكر الصوفي ، ووبخه على اغفاله للكتاب الكريسم ، ولاداء الفرائض ، وبصورة خاصة على ادعائه بانه الله ٥٠ .

## الحلاج في المجتمع والسياسة

بهذا الخلاف مسع الجنيد ، بدا الحلاج يتحول عن النظام الصوفي المعروف . فقد فارق حيساة العزلة التي غلبت على ابناء الطرق ، ورسم لنفسه خطة من الوعظ والارشاد في المجتمع ، كانت محفوفة بالمجاذير . فقد اختلط بشتى طبقات الناس ، من فلاسعة نظير الرازي ، الى اسراء امثال امير طالقان ، واقر بانواع من المقائد حيرت معاصريه ، وزادت في صغوف خصومه . نذكر بصورة خاصة انه انضم ، في ما يبدو ، في بعض مراحل نشاطه ، الى الدعوة الشيعية او العلوية ٥٠ . فكانت هذه الخطوة السياسية من دواعى افتضاحه .

## الحلاج و (( عين الجمع ))

وبعد ان ادى الحلاج فريضة الحج للمرة الثالثة ، عاد الى بغداد ، وقد تغير تماما ، كما بروي ابنه حمد ، وكانت السمة البارزة في هذا التغير ، على ما يبدو ، الزيد من الوضوح والرسوخ في شعوره بالاتحاد بالله . اذ اصبحت تجمعه به رابطة شخصية حميمة ، وهذه الحالة من الترابط الشخصي ، بين الانا والانت ، يسميها الحلاج « عين الجمع » ، ويقسرر ان الله في غضونها يتخلل جميع أفمال المتصوف وافكاره وآماله . لكن هـذا الاتحاد ، كما يراه الحلاج ، لا يستتبع فناء الذات الكلي ، كما يرى البسطامي، بل تساميها البهيج ، واتصالها الحميم بالمحبوب الحقيقي 1 ه .

### محاكمة الحلاج ومقتله

كان لخطب الحلاج في جمهور البغداديين تأثير متفاوت . فقد رحب به البعض كمخلص ؛ واعتبره آخرون من اصحاب الكرامات ، او احد الانقياء

#### البأب الثامن : نشوء التصوف الاسلامي وتطوره

المواظبين على الصلاة . ويبدو ان اكرامه لذكرى المحدث الكبير ، الامام احمد ابن حنبل ، خصم المعنزلة الاكبر ، قد رفع من مكانته عند الجمهود . على ان الكثير بن من الناس اعتبروه دجالا وملحدا يستحق الموت . فضلا عن انه هو نفسه في احدى عظاته في مسجد المنصور في بغداد ، اقر ، في ما يبدو ، بان الشريعة قد قضت بقتله ٧٠ . واقام عليه الوزير على بن الفرات سنة الشريعة قد قضت بقتله ٧٠ . واقام عليه الوزير على بن الفرات سنة بغداد حيث عين مجلس قضاء خاص لمحاكمته، وذلك في وزارة على بن عيسى . وقد اتهم بانه عميل للقرامطة ، والقي في السجن تسع سنوات ومع انه حظي، لفترة قصيرة من الزمن ، بعطف من الخليفة ، وذلك بفضل رئيس الحجاب الذي كان يعطف على قضيته ، فقد الصق به قاضي الشرع تهمة التجديف ، واصدر عليه حكما يغرض العقوبة التي نص عليها القرآن سورة المائدة آنه واصدر عليه عان ما صدقه الخليفة ،

ومع ان التهمة الرسعية التي وجهت اليه ، كانت ادعاءه الالوهية وتقلد سلطة اعفاء المؤمن من الفرائض التي رسمها الشرع، فقد كانت تهمة التحريض على العصيان عاملا حاسما في تعذيبه واعدامه آخر الامر . اما في ما يتصل بالالوهية ، فيجدر بنا ان نذكر انه عندما جوبه باقوال تفوه بها ، وتحدث فيها بلسان الله بصيغة المتكلم ، دافع عن نفسه بقوله ان مثل هذا الكلام يتغق مع مفهوم « عين الجمع » ، وهو حالة صوفية ينطق فيها الله بلسان المتصوف ، أو وعد حالة صوفية ينطق فيها الله بلسان المتصوف ، لكسن الحيم ، وما المتصوف في هذه الحالة الا اداة بيد الله ٩٠ . لكسن خصومه ، لا سيما الوزير حامد ، رفضوا قبول هذه الحدلقة . ومع ان الخليفة كان قد امر بجلده ، وحز راسه ، الا ان الوزير ، بدافع مفرط من حميته امر بجلده والتمثيل به وصلبه وحز راسه ، ثم بحرقه وذر رماده فوق دجلة ١٠ . ولم يكن لهذا الحدث نظير في تاريخ الاسلام الديني قط .

## القَصِرُ لاالثالث

# والتركيب والإنسياة الانساني

## الحلاج رائد الفلو الصوفي وشهيده

ان تعليم الحلاج القريب واستشهاده الخارق يدلان دلالة واضحة على المخاطر الكامنة في الصوفية ، وعلى نزعتها الى تفجير جميع الاشكال المتعارفة التي هي منطلق الحمية الدينية والتأمل الروحي ، اما قيمتها الباقية في تاريخ الفكر الاسلامي الديني فتكمن بالضبط في مشاعر الفرح والانمتاق التي بثتها في تنايا العبادة الجافسة ، والذي يرمق الصوفية بثيء من العطف يجد في ظاهرة الفلو ، ولا بد ، شواهد تثبت حرص الروح الديني على توكيد ذاته توصلا الى الانعتاق من عقال الطقوس المتحجرة التي كثيرا ما تقيد به ، وهكلا أتيح لمهوم الحب الالهي، والبسط والقبض الذي ينجم عنه، والنظرة الاخروية الى الحياة ، والاستخفاف بما قد يجلبه الفد \_ هذه الاحوال التي تفتقت عنها الصوفية تغتق الشجرة عن ازهارها \_ ان تعطي الاسلام بعدا روحيا اضافيا بالغ الشنان .

الا ان هذا التطور الجذري لم يخل من محاذير . ومع ان الثمن الذي دفعه الحلاج وبعض تلامذته كان غالبا ، الا ان حس الحرية المطلقة واللقساء المباشر مع الله ، كان من شأنه ان يبعث في النفس شيئا من الدعوى الروحية التي لا يقي منها الله الا من اصطفاه من عباده . ولعل اشجى تعليق على مصير الحلاج هو رواية ابنه حمد لرؤيا رواها احد تلامذة والده جاء فيها انه راى الله جل جلاله في المنام فسأله : « ما فعل الحسين حتى استحق تلك البلية ؟ الله جل جلاله في المنام فسأله : « ما فعل الحسين حتى استحق تلك البلية ؟ الله جل كلالة به ما رايت » ١١ .

ان دعاة هذه الصوفية التوحيدية المسرفة في الغلو لا يستدعون مزيدا من البحث . فالشبلي الذي لم تكن نظرته الى مفهوم الاتحساد لتختلف عن نظرة الحلاج، لم يتحل بالشجاعة التي اتصف بها هذا المتصوف، فهو لم يتبرأ علانية من الحلاج وحسب ، بل صرح اثناء محاكمته بجنونه . والراجع انه لم يكن بهذا التصريح يضمر ضفينة ، أذ أنه تظاهر هو نفسه بالجنون عندما

#### الباب النامن: نشوء التصوف الاسلامي وتطوره

تعرض للهلاك . وقد اقر ً في ما بعد ان تظاهره بالجنون هو الذي انقذ حياته، بينما اودت سلامة العقل بحياة الحلاج .

بين العتلاج والفزالي

كان استشهاد الحلاج ايضا تعليقا بليغا على مفهوم « عين الجمع » ، عند الصوفية . فقد تعرض هذا المفهوم لاساءة الفهم والتأويل وللانتقاد المرير ؛ مع انه يمثل نقطة تحول في تاريخ الصوفية وتحذيرا صريحا ضد الاخطار التى تحفّل بها الصوفية . أما كبار أعلام الصوفية في الحقبة اللاحقة للحلاج، كالفزالي وابن عربي ، فقد توفروا بالدرجــة الاولى على مهمــة التركيــب والتاليف . وجد الغزالي ، كما راينا اعلاه ١٢ ، في الصوفية الجواب الشافي عن تساؤله الفكري والروحى . وقد كان أساتذته الكبار في هذا المضمار الجنيد والمكي والبسطامي والشبلي . الا انه كان ارسخ منهـــم قدما فـــي التبحر والصفاء الفكري ، لذا بذل جهده المطلق في الدفّاع عن مذهب السنة والحماعة والتوفيق بينه وبين كل ما كان يقيم له وزنا . وقد ساعدت عوامل ثلاثة على نجاحه في صباغة عقيدة صوفية تنفق مع هــذا المذهب هي اولا: المفهوم القرآني للكائن الاسمى الذي يباين العالم كلّ المباينة والذي خلُّقه الله بفعل أرادته المطلقة (الامر) ؛ ثانيا : 'سلتم الكائنات الافلاطوني المحدث ، الذي يمثل فيه المقل الكلي صلة الوصل بين الله وخليقته ؛ وثالثًا : مفهوم الحلاج لحلول الله في ثنايا النفس البشرية التي يستعملها كأداة له ، كما جاء في نظرية « عين الجمع » .

## الغزالي في غمرة التصوف

أن ألعامل الثاني هو بالطبع ما يهمنا بالدرجة الاولى في نطاق تاريخ الفلسفة ، وسواء اكان الغزالي ملبسا في حملته على الفلسفة المسائية ، كما يرى ابن رشد ١٢ ، ام لا ، فبين أنه في مقالتين صوفيتين هامتين هما « مشكاة الانواد » و « الرسالة اللدنية » قد اتخذ سلم الافلاطونية المحدثة للموجودات كلعامة متافيزيقية لملهبه في التصوف ، أن « المشكاة » شرح لاية قرآنية (سورة النور ، آية ٣٤) تصف الله بأنه «نور السماوات والارض» ، ويفسرها الفزالي ، على غرار حكماء الاشراق في القرن الثاني عشر ، تفسيرا صوفيا صريحا .

يدهب الغزالي الى أن لفظة النور تطلق على الله بالحقيقة ، وعملي

#### الغصل الثالث: التركيب والبنيان الغلسفي

الاجسام ألمنيرة بالمجاز . فنحن نقول أن الباصرة أو العقل نوران ، أذ همسا يظهران الاشياء ويكشفان عنها . والعقل مع ذلك ، أولى باسم النور من العين، ما دام لا يظهر الاشياء المدركة وحسب ، بل يظهر ذاته أيضا ولا يخضع لقيود الزمان والمكان ، وبالتالي فهو يحكي نور الله الذي خلق آدم ، كما جاء في الحديث « على صورته ومثاله » . وعالم الشهادة المحسوس هو صورة لعالم الملكوت الخارج عن الحس ، والذي قد ينعى العالم الروحاني والعالم النوراني ( المقابل للعالم الجسماني والظلماني ) ، الذي يذكره القرآن وسائر الكتب المنزلة ، 1 .

## الكون في نظام الفزالي الصوفي

ان ترتبب الموجودات التورانية يتوقف على مدى قربها أو بعدها من نور الله الاقصى ، لذا كانت رتبة اسرافيل فوق رتبة جبريل ، وكان يتلبو هذا الاخير ارواح نورانبة اخرى تتلقى وجودها همي والاجسام الارضيمة المسخرة لها من النور الحق ، واذن فالوجود بالنسبة البها مستعار ، اذا قيس بوجود فاعله الذي يتصف وحده بالوجود الذاتي ، فالموجود الحق اذن هــو الله ، وكل ما عداه فوجوده مجازي . « من هنا ترقى العارفون » ، كما يقول الغزالي؛ « من حضيض المجاز الى يفاع الحقيقة ؛ واستكملوا معراجهم ؛ فراوا بالمساهدة العبانية أن ليس في الوجود الا الله تعالى ، وأن كل شيء هالك الا وجهه (سورة القصص ، الاية ٨٨) ، لا انه يصير هالكا في وقت من الاوقات ، بل هو هالك ازلا وابدا ولا يتصور الا كذلك . فان كل شيء سواه ، اذا اعتبر ذاته من حيث ذاته فهو عدم محض ، واذا اعتبر من الوجه الذي يسرى اليه الوجود من الاول الحق رؤي موجوداً لا في ذاته ، لكن من الوجه الذي يلي موجده . فيكون الموجود وجَّه الله تعالى فقط . فلكل شيء وجهان : وجـــه الى نفسه ووجه الى ربه ؛ فهو باعتبار وجه نفسه عدم ، وباعتبار وجه الله تعالى موجود . فاذن لا موجود الا الله تعالى ووجهه . وبناء عليه فكل شيء هالك الا وجهه أزلا وأبدا » 10 .

## الانسان فينظام الغزالي الصوفي

يحتل الانسان مكانة فريدة في هذا السلم للموجودات ، فالله لم يخلقه على صورته وحسب ، بل جعله « نسخة مختصرة » للعالم . وقد كتبست صورة آدم بخط الله، لذا جاء في الحديث: «لا يعرف ربه الا من عرف نفسه».

#### الباب النامن : نشوء التصوف الاسلامي وتطوره

الا ان هذه الصورة هي صورة الرحمان لا صورة الله ؛ اي صورة الربوبية ؛ التي لا يمكن وصفها او التعبير عنها بالعبارات البشرية . وهذا هو السر الالهي الذي يصر الغزالي على امتناع التعبير عنه الا بلغة الاستعارة او المجاز 11 .

تبدأ قوى الادراك البشرية بالحس وتنتهى بالمقل الذي يوسع نطاق المعرفة الى ما لا نهاية له ، عن طريق التاليف والتركيب . الا ان الانبياء والاولياء قد اختصوا بقوة تدعى الروح القدسي النبوي ، تتجلى فيه معارف الفيب واحكام الاخرة وملكوت السماوات والارض . ومن يشك في وجبود هذه القوة فهو شبيه بمن عدم قوة اللوق الشعري او الموسيقي ، فلم يستطع ادراك هذه الاشكال الفنيسة . فينبغي له ، على الاقال ، أن يحسن الظن باصحابها ١٧ .

## المعرفة بين العقل واللوق

الا ان اعلى مراتب المرفة عند الفزالي ليست مرتبة العقل او الايعان . بل اللوق ، لذا كانت معرفة الله الحقة لا تأتي الا من هذا الباب . ومن الناس من انفهس في ملذات هذا العالم ومشاغله ، حتى استحال عليهم ان يروا نور الله . ومنهم من ادرك الله من حيث صلته بالعالسم ، اي كمحسوك السماوات ومدبرها . ومن هؤلاء من اعتبره محركا للفلك الاقصى وحسب ، حرصا على وحدانيته ، بينما اسند بعضهم هذه المهمة (اي التحريك) الى كائن او روح مسخر آخر ، ينفذ اوامر سيده هو « المطاع » ١٨ .

في جميع هذه الراتب من المرفة الالهية ، يتبين العارفون الله من خلال حجاب من النور يخفي حقيقة ذاته الاصيلة ، الا ان منهم صنفا رابعا ، هم الواصلون ، ادركوا ان هذا « المطاع » يتصف بصفة تنافي الوحدانية المحضة والكمال المطلق ، لذا تطلعوا من ورائه الى فاطر السماوات والارض المنزه عن الوصف ، والفاطر للمطاع نفسه ، محرك الفلك الاقصى ، ولسائس الافلاك الخاصة له بأسرها ١٩ . وخواص الخواص من هؤلاء العارفين فئة انمحقت وتلاشت في الواحد الحق ، فلم يروا في الوجود ذواتهم او اي ذات اخرى ما عدا وجه الله . وهذه الحال من اللوق الصوفي قد تدعى فنائه ، او فناء الفناء، لان العارف يغنى فيها عن نفسه ، ويغنى عن فنائه ، وقد بلغ الاستفراق بالبعض ٧٠ حدا من السكر زعموا معه انهم اتحدوا بالله الاحد . والحقيقة ان الحال التي ادركوها لا تعدو التوحيد ، اي الاقرار بوحدانية الحق ، وانه لا موجود في الكون الاهو ٧١ . وهذه الحال تباين حال الاتحاد به كل المايانة .

## صوفية الغزالي وحدانية سامية

على هذا الوجه استطاع الفزالي على غرار استاذه الجنيد ان يسدور حول هوة الحلول بحلق دون ان يسقط فيها ، ودون ان يتبرا صراحة من غلاة المتصوفة اللابن سبقت الاشارة اليهم ، واللابن بأخذ عليهم أحيانا التصريح باسرار « تطوى ولا تحكى » . لذا كان بوسعنا ان ننظر الى صوفيته كمحاولة لاضفاء صيغة التماسك المتافيزيقي الاقصى على مذهب الوحدانية المطلقة في الاسلام . وكما يقول ونسنك Wensinck « ان الفزالي لا يرى في الوجود الالواحد الحق الذي تصور لسبب ما ، وخلق في حقبة ما من حقب الازل ، عالما لا يتصف بالوجود او القدرة على الفعل . . . وترى الحلولية ان الله لا يوجد الا من خلال العالم ، يبنما يرى الفزالي ان العالم لا يوجد مطلقا . ان مذهب الغزالي عبارة عن الوحدانية السامية كما تبدو من خلال منظار الافلاطونية المحدثة » ٧٧ .

## من الفزالي الى ابن عربي

الا آن اجرا واونى محاولة للتمبير عن الرؤيا الصوفية للحقيقة بعبارات افلاطونية محدثة ، هي دون شك محاولة محيى الدين بن عربي ، ولا هذا السمالية في مرسيه بالاندلس سنة ١١٦٥ ، وطوف في اتحاء الاندلس وافريقيا الشمالية والشرق الادنى واستقر آخر الامر في دمشق حيث توفي سنسة ١٢٠٠ . ويبدو ان تطرقه الى التصوف بدا في المرية ، حيث ازدهرت مدرسة ابن مسرة ، الترسفي ( آوفي ١٩٢١ ) ، الفيلسوف والمتصوف ٢٠ . وكان من اسلافه ففسلا عن ابن مسرة ، الترسفي ( آوفي ١٩٨١ ) والواسطي ( آوفي ١٩٤٢ ) وابن العارف ( آوفي ١٩٤١ ) . ويروي انه « امر » في إحدى رؤاه ان يسافر شرقا ) فو فد على مكة سنسة ١٢٠١ ) ، حيث شرع بتاليفة كتاب الضخم شرقات الكية » ، والتتى بالفتاة التي اصبحت في ما بعد زوجته ، وهي صوفية فارسية الاصل . ومن مكة تجول في انحاء الشرق الادنى ، فيزار وقضى فيها اواخر ايامه .

يتبين من احدث الدراسات ان ما لا يقل عن ٨٤٦ مؤلفا قد نسبت الى ابن عربي ، وصلنا منها .٥٥ . ومن هذا النتاج الضخم يبدو ان ... تقريبا هي من تاليفه فعلا ٧٤ . ويصرح ابن عربي في عدد منها انه قد كتبها بوحي

#### الباب الثامن : نشوء النصوف الاسلامي وتطوره

من الله او بامر من النبي ٧٠ . وقد راينا قبلا دعوى الحلاج أن الله يستخدم المتصوف كاداة او لسان حال له .

## وحدة الوجود في نظام ابن عربي

يدور مذهب ابن عربي ، كما يتبين من محتوى كتابيه «الفتوحات الكية» و « فصوص الحكم » ، على مفهوم وحدة الوجود ؛ مسع ان نقطة الانطلاق في تفكيره هي نظرية الكلمة ، وعنده انسه لكل نبي من الانبيساء حقيقة خاصة به يدعوها كلمة ، هي مظهر من مظاهر الذات الالهية ، ولولا تجليات هذه الذات الالهية ، ولولا تجليات النبوية ) لبقيت طبيعة الوجود الحق مستترة الى الإبد ، وتلك الذات هي مصد كل وجود ، لذا كانست ازلية وغير متجزئة وغير متحولة ، ويعيز ابن عربي بين الجانب الخفي لتلك الذات ، الذي يمكن وصفه أو ادراكه ، وهو جانب « الاحدية » ، كما يدعوه ، وبين جانب « الربوبية » ، الذي يتصل الله من خلاله بالعالم ويصبح المبود ، من حيث هو الرب أو الخالق ، وليس في الجانب الاول أي تعدد أو تضاد أو تعين ، فامكن دعوة الله في هذا المضمار النور المحض أو الخير المحض وبعبارة واحدة « العماء » ، أما في الجانب الثاني فثمة تعدد وتباين ، مسا دام الله عبارة عن الخالق والخليقة في الوقت نفسه ٧١ .

يدخل التعدد على الله أذن من خلال صفاته أو تعيناته التعددة . فاذا نظرنا اليه بحد ذاته فهو « الحق » ، اما اذا نظرنا اليه من خلال صفاته ، كما تتجلى في الذوات المكنة ، فهو « الخلق » . الا أن هذين المظهرين للذات الالهية : الوحدة والكثرة ، الاول والاخر ، الحادث والقديسم ، الضروري والمكن ، هي جميعا عبارة عن ذات واحدة ٧٧ .

#### علة خلق العالم

كانت الحليقة قائمة اصلا في اللهن الالهي كنماذج ازلية يلعوها ابن عربي اعيانا ثابتة ، الا ان الله الذي كان «مخفياً» في الاصل اراد ان يكشف عن ذاته › فابدع الخليقة باسرها بغمل الامر › وهي منه كالصورة من المسرآة او الملل من الشخص او العدد من الوحدة ، اما حافزه على اخراج المالسم من المعدم الى الوجود فهو « حركة حب » ، كما جاء في الحديث : « كنت كنزا مخفيا لم اعرف ، فاحببت ان اعرف » ٨٠ . اما اسمى التجليات الالهية فهو اللذات البشرية التي يردها ابن عربي الى وجود آدم ويدعوها الكلمة الآدمية

#### الغصل الثالث: التركيب والبنيان الفلسفي

او الانسان الكامل ٢١ ، والحق ان وجود هذا الانسان الكامل هو علة بقاء العالم ووجوده معا .

## الانسان الكامل بين الحكلج وابن عربي

يعود مفهوم الانسان الكامل الذي خلقه الله على صورته ومثاله الى الحلاج ، وقد لعب دورا رئيسيا في محاولة تفسير العلاقة بين الله والانسان تفسير اعقليا . وعند ابن عربي أن اللاهوت والناسوت ليسا طبيعتين متفاوتتين، بل وجهان أو خاصتان تتجليان عند كل مرتبة من مراتب الوجود. فاللاهوت هو ما يقابل الوجه الباطن من كل موجود ، بينما الناسوت هو ما يقابل الوجه الباطن من كل موجود ، بينما الناسوت هو ما القابل الوجه الباطن الناسفي يقابل الاول الجوهر، بينمايقابل الثاني العرض . وتبلغ الخليقة ذروتها في الانسان ٨٠ ، العالم الصغير ، وهو صورة مختصرة للكون ، تنطوي على جميع انحاء الكمال التي يتصف بها العالم الكبير ، فضلا عن الذات الالهية نفسها . ولذلك دعي الانسان ( في القرآن ) خليفة الله على الارض .

## الانسان الكامل والحقيقة المحمدية

ومع أن أبن عربي يتحدث عن الجنس البشري عامة ، أو سلالة آدم ، بعبارات الثناء الفرط هذه ، فقد اختص الانبياء والاولياء بفضل التقدم على سائر البشر . واعتبر محمدا الانسان الكامل الحق . ولما كان الانسان الكامل التجلي الاكمل للذات الالهية ، كان عبارة عن الكلمة النبوية ، التي تتجلي في الحقيقة المحمدية » . الا أنه ينبغي أن نغهم من هذه العبارة الروح أو الذات الازلية التي تحمل آخر تجليات الكلمة الالهية واعلاها، لا شخصية النبي محمد الذات الى العقل الاول ، أو العقل الكلي عند الانلاطونيين المحدثين. وما مجموع الاناس الكاملين أو الانبياء الا تجليات مباشرة لهذا العقل الذي انزل محمدا منه في المنزلة العليا وسواه من الانبياء في منازل متالية المحمدية الكلمية الاولى التي يفصح الله من متنالية الم . وليست الحقيقة المحمدية الكلمية الاولى التي يفصح الله من خلالها عن ارادته وحسب ، بل هي مبدأ الخلق أو الابداع الذي بواسطته أوجد الله العالم . من هذه الناحية كانت هذه الحقيقة شبيهة بالكلمة في المسيحية التي اعتبر خليفة لله على الارض والقطب الذي تدور الخليقة حوله وعودها الجوهرية ١٨ .

## الانسان الكامل والعقل الكلي

وهكذا قالانسان ، في عرف ابن عربي ، تجل للمقل الكلي والكائن الذي تنعكس فيه جميع صفات الله وكمالاته . اضف الى ذلك ان الانسان وحده قادر على معرفة الله معرفة تامة . فالملائكة لا تدركه الا كــذات روحانيــة منزهة وحسب ، بينما يدركه الانسان في طبيعته المزدوجة كذات جوهرية ( أي الحق ) من جهة ، وتجل لهذه الذات في عالم المخلوقات الظاهرة للميان ( أي الخلق ) ، من جهة ثانية .

## النفس الانسانية جوهر مفارق

ويميز ابن عربي بين النفس البشرية او الناطقة وبين النفس الحيوانية او البهيمية . وعلى غرار ارسطو ، يعتبر هذه النفس الحيوانية مبدا الحياة في البهائم ، الا أنه يرى فيها على غرار اقلوطين جزءا من النفس الكلية . الا ان هذه النفس مادية او هيولانية ، وهي منتشرة في جميعانحاء الجسد ومركزها هو القلب ، بينا النفس الناطقة مفارقة للمادة وغير فاسدة . وهو لا يقر ابن رشد والافلاطونيين المحدثين العرب جملة على قولهم انها ستتحد ( او تتصل ) تخر الامر بالعقل الكلي ، الذي تؤلف جزءا منه ، بل ان الله سوف يخلق لها حيزا آخر ، شبيها بهذا العالم ، تلحق به لدى مغادرتها للجسد ٨٢ .

وهذه النفس الناطقة (أو الروح) مباينة كل الباينة للجسد \_ حيزها الموقت في هذا العالم . لذا استحال ان تكون جزءاً من الجسم او قوة فيه ، الم وقي عند مفارق بسيط يتحكم بجميع قوى النفس الحيوانية الدنيا، فهي بالفعل جزء من ﴿ عالم الامر ﴾ او العالم الروحاني ٨٤ .

## النفس والفناء الصوفي

اما موضوع ادراك هذه النفس الناطقة ، لدى بلوغها اسمى درجسات التجربة الصوفية ( اي اللوق ) ، فهو وحدة الوجود باسره واتحادها به ، وعندما تبلغ النفس هذه الحال ، تفقد اي وعي للداتها كدات مفارقة المالم ، بحيث يصح أن يقال اذ ذاك انها قد بلفت مرحلة الفناء الصوفي ، اللاي طالما اشار البه للتصوفة من الجنيد حتى الفزالي . وهذه النفس لا تفنى عن اشار البه للتصوفة من العالم برمته ، قلا تعي اي ذات او صفة او فعل في المالم سوى الله مه . ومتى بلفت النفس هذا الطور تكون قد بلفت الناية

#### القصل النالث: التركيب والبنيان الفلسفي

القصوى لكل طلب بشري ، وادركت ذوقا وعيانا وحدة جميع الأشياء المطلقة. وهذا الطور الاخير قد يدعى ، كما دعاه الفزالي ، طور الفناء في التوحيد ٨٦ .

## نظام ابن عربي ذروة التصوف

ان التطور اللاحق في تاريخ التصوف لا يعني مؤرخ الفكر الاسلاسي كثيرا . فقد بلغ التصوف مع ابن عربي ذروته ، ونفدت طاقت، الخلاقة . جمع ابن عربي في نظامه الشامل بين نزعة اوائل المتصوفة الى الانقطاع عسن العالم ، من جهة ، وبين الحس المرهف بوحدة جميع الاشياء ، من جهة ثانية . اضف الى ذلك انه على غرار رابعة العدوية واقرائها من الزهاد ، رفع المحبة ، ولا سيما محبة الخالق الى مرتبة المعتقد الديني .

عبر ثلاثة من معاصري ابن عربي او لاحقيه ، هم آبن الفارض ( تونيي ١٢٣٥) ، اروع ١٢٣٥) وجلال الدين الرومي ( توني ١٢٧٣) ، اروع تعبير شعري عن عواطف التعجب والمحبة والفرح والدهشة امام التجربة الصوفية ، وهي عواطف حاول متصوفون آخرون التعبير عنها نثرا ، بعبارات فلسفية متزنة . فابن سبعين (توفي ١٢٧٠) ، مواطن ابن عربي واحد اتباعه ، اول رؤياه لوحدة الوجود تأويلا ارسطوطاليا عن طريق مفهوم الصورة ، وانتقد الافلاطونية المحدثة انتقاداً مربرا ٨٧ .

وبعد ذلك بنحو قرن ، واصل عبد الكريم الجيلي ( توفي ١٤٢٨ ) تأملات ابن عربي في مفهوم الانسان الكامل والحقيقة المحمدية والفيض ، واستغل بعض هذه المفاهيم ، لا سيما مفهوم الانسان الكامل ، استغلالا تاما ٨٨ .

## الطرق الصوفية بعد ابن عربي

اما على الصعيد الدينتي الشعبي ، فقد اتخذت الصوفية شكل « الخنقة » او الطريقة ، وهو شكل عملي واجتماعي صريح . وهكذا انتشرت الطريقة القادرية التي اسسها عبد القادر الكيلاني ( او الجيلاني ) ( توفي المارية التي اسسها عبد القادر الكيلاني ( او الجيلاني ) ( توفي مراكش ) ولها اتباع ناشطون اليوم في السودان الغربي . وقد اسس احمد الرفاعي (توفي ١١٧٥) الطريقة الرفاعية التي تختلف عن الطريقة السالفة في شدة تعصب اتباعها واخذهم بالخرافات . ومن الطرق الاخرى الاحمدية البدوية ، التي اسسها احمد البدوي ( توفي ١٢٧٦ ) ابان حملة القديس لويس على مصر ، ومركزها اليوم في طنطا في صعيد مصر ،

#### الباب الثامن: نشوء التصوف الاسلامي وتطوره

## الطرق الصوفية على الصعيد الشعبي

امتدت جدور الطرق الصوفية المن الحياة الشعبية في آسيا الغربية وافريقيا الشمالية كلتيهما . وفي عهد الموحدين ، حظيت الصوفية باعتراف الدولة وتأييدها الرسميين، وذلك للمرة الاولى على الارجع في التاريخ الاسلامي، ومن خواص الصوفية في افريقيا الشمالية طابع « الربوطية » الذي اتسمت به ، اي عبادة الاولياء . وقد انتثرت الغرق المربوطية حتى النيجر جنوبا ومصر شرقا . ومن عوامل نجاحها انها وجدت تربة صالحة لها في بقايا التأنس والسحر الشائعين بين البربر في افريقيا الشمالية ١٠ .

ومن اشهر الطرق الصوفية اطلاقا الشاذلية ، التي اسسها احد تلامذة الشاذلي (توفي ١٢٥٦) في تونس ، فامتدت منها الى شتى انحاء افريقيا الشمالية ؛ وعنها ايضا تشعبت طرق اخرى كالتيجانية والرحمانية ، التي ما زال لها بعض النفوذ حتى يومنا هذا .

## النزعات الصوفية في العصر الحديث

ومع ان هذا الفرب الشعبي من التصوف اخذ في التحول الى مجتمعات ينشد افرادها الوجد الصوفي عن طريق التكرار الآلي لاسم الجلالة ، فقد اكسدت الصوفية مرارا على حيوتها في العصور الحديثة ، وبوسعنا ان نذكر هنا اسم بن علوية (توفي ١٩٣٢) الفذ الذي اسس في اوائل هذا القرن طريقة صوفية حظيت بشعبية كبيرة ، حتى في بعسض الاوساط الفكرية الاوروبية ، لا سيما في فرنسا وسويسرا ، وقد كانست نزعة بن علوية التوحيدية اقوى من نزعة ابن عربي نفسه ، واتصف مذهبه بقدر اكبر من التلفيق ، ومع ذلك ، فان هذه الطريقة وطرقا اخرى سواها ما زالت تعيش تحت ضفط قوى شتى في العالم الاسلامي ، سواء في ذلك العلمانية والقومية وحركات التجديد ، والحنبلية الجديدة (كما تتجلى اليوم في المذهب الوهابي في الجزيرة العربية ) ومذهب الاخوان المسلمين في مصر ، وما شاكلها من فئات محافظة ١١ .

## حواشي الباب الثامن

١

Zaehner, Hindu and Muslim Mysticism, p. 6 f.

| القرآن ، سورة الشوري ، الآية ١١ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| راجع القرآن ، سورةً الاعراف ، الآية ٣٠ ، سورة البقرة ، الآية ١٨١ ، وسورة الحج،<br>الآية ٧٧ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣  |
| القرآن ، سورة الاحزاب ، الآية ٣٧ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ί  |
| القرآن ، سورة الانعام ، الآية ٩٩ ، سورة يولس ، الآية ٢٥ ، سورة الرعد الآية ١٨ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥  |
| من الجدير باللكر ان هذين اللفظين والفاظا عديدة اخرى تحمل معنى التقوى تستق<br>من جلر يعنى الخوف .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٦  |
| Answati and Gardet, Mystique musulmans, p. 23 f. and Smith,<br>Studies in Sarly Mysticism in the Near and Middle East, p. 153 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ¥  |
| Hitty, History of the Arabs, p. 178 f. و د ۱۲۹ و ۱۲ و ۱۲ | ٨  |
| Massignon, Essai sur les origines du lexique technique<br>de la mystique mu-sulmane, p. 168 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1  |
| Ibid, 194 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ١. |
| انظر بدوي ، شهيدة المشق الالهي ، ص ١٥١ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 11 |
| الرجع المذكور ، ص ١٢٣ ٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11 |
| Massignon, Basai, p. 206 f. and Anawati and Gardet, Mystique musulmane, p. 28.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۲ |
| Anawati and Gardet, <i>Mystique musulmane</i> , p. 29; Massignon, <i>Resai</i> , p. 217.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 18 |

| Massignon, Kasai, p. 221 f.                                        |                                                                       | 10  |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| Massignon, La Passion d'al-Hallaj, II,                             |                                                                       | 17  |
| Personality and Writings of al-Junayd,                             | القشيري ، الرسالة ص 1.; 18 p. 34 f.;                                  |     |
|                                                                    | انظر : المنقد من الضلال ، ص ٣٥ .                                      | 17  |
| Abdel-Kader, The Life, Personality and Writings of al-Junayd,      | القشيري ، الرسالة القشيرية ، ص ١٩<br>p. 67, 86 f.                     | 1.4 |
| Massignon, Resoli, p. 275 f, and Abdel-l                           | Cader, al-Junayd, p. 76 f.                                            | 13  |
|                                                                    | القشيري ، الرسالة القشيرية ، ص ٢                                      | ۲.  |
| Massignon, La Passion &al-Hallaj, 1, 8                             | 16.                                                                   | 11  |
| Zachner, Hindu and Muslim Mysticism                                | القشيري ، الرسالة ، ص ١٣٦ ،<br>p. 141 ,                               | **  |
| Zaehner, Hindu and Muslim Mysticism                                | p. 9, 135 f.                                                          | **  |
| Zachner, p. 146, and Appendix B, II; c                             | النص العربي<br>f Abdel-Kader, <i>al-Junayd</i> ,                      | **  |
| - 70                                                               | این الندیم ، الفهرست ، ص ۳۵۸ ، ه                                      | 10  |
| Smith, Studies in Barly Mysticism, p.<br>Essai, p. 187.            | 235; and Massignon,                                                   | 77  |
| Smith, Studies in Early Mysticism, p. 2                            | 332 f.                                                                | 77  |
|                                                                    | بدوي ، شهيدة الحب الالهي ، ص ١٦٢                                      | ۲A  |
| Smith, Studies in Barly Mysticism, p.                              | 234                                                                   | 11  |
| Smith, <i>Studies</i> , p. 179 f.                                  | القشيري ، الرسالة ، ص ٨ ، قابل                                        | ۲.  |
|                                                                    | بدوي ، شهيدة الحب الالهي ، ص ١٤٥                                      | *1  |
|                                                                    | الرجع السابق ، ص ١٤٥ وما بعد .                                        | **  |
| ا وما بعد ،                                                        | بدوي ، شهيدة الحب الالهي ، ص ه)                                       | *** |
| ر يروى أن الله أوحاه للنبي بواسطة جبريل .                          | هذه رواية اخرى للحديث القدسي الذي<br>انظر القبيري ، الرسالة ، ص ١٤٣ . | 78  |
| Textes inedits, p. 22.                                             | نقلا من ماسينيون ،                                                    | 70  |
| Massignon, Essai, p. 84 f, 116 f.                                  |                                                                       | n   |
| Zachner, Hindu and Muslim Mysticism,<br>Mystics of Islam, p. 10 f. | , p. 111 f, and Nicholson,                                            | 17  |

```
Essai, P. 84.
                        ينبغى التمييز هنا بين نُسأة النصوف واطواره اللاحقة .
                                                                            44
                               بدوى ، شهيدة العشق الالهي ، ص ٥٣ وما بعد ،
                                                                           71
                 بدري ، شهيدة العشيق الالهي ، ص ١٥١ ، وانظر اعلاه أنضا .
                                                                           ٤.
      انظر الفتوحات الكية ، ج٢ ، ص ١٧ ، وفصوص الحكم ، ص ٢١٩ وما بعد .
                                                                           ٤١
Nicholson, Studies in Islamic Musticism, p. 1 f.
                                                                   انظر:
                                                                           ٤٢
Zachner, Hindu and Muslim Musticism, p. 93 f.
                                                                            11
Massignon, Essai, p. 246.
                                                                            "
Zaehner, Hindu and Muslim Mysticism, p. 76.
                                                                            10
Massignon, Essai, p. 278
                                                                            17
Ibid. p. 278
                                                                            ٤٧
Zaehner, Hindu and Muslim Musticism, p. 111.
                                                                            ٤A
Ibid, p. 112 f.
                                                                            11
                                               مناقب البسطامي ، ص ١١٦ ٠
                                                                            ٥.
Massignon, La Passion d'al-Hallaj, L 24 f.
                                                                            01
                        ابن خلكان ، وقيات الاعيان ، (عوتنجن ١٩٣٥) ص ١٨٦ .
Massignon, La Passion d'al-Hallaj, I. 55.
                                                                           ø٢
Ibid. p. 69.
                                                                            ٥٣
Ibid, p. 60 f.
                                                                            9 (
Ibid, p. 76,
                                                                            .
Massignon, La Passion d'al-Hallai, I, 116 f.
                                                                            o٦
Ibid. L. p. 129 f.
                                                                            ۵۷
Massignon, La Passion d'al-Hallaj, I 274 f.
                                                                            ٥A
Ibid, p. 260.
                                                                            01
Massignon, I 289, 305;
                                     قابل ابن خلكان ، وفيات الاعيان ، ص ١٨٦
                                                                            ٦.
Massignon, Akhbar al-Hallaj, Paris, 1967, p. 87.
                                                                  راجم:
                                                                           71
                                               راجع املاه ، ص ۲۹۹ الخ .
                                                                           77
                                              راجع فصل المقال ، ص ١٨ .
                                                                           11
مشكاة الإنوار ، ص ١٥ ، ويستعمل الفزالي في هذا السياق الالفاظ والاستعارات
                                                                           78
```

الفيضية المتداولة في أوساط الافلاطونية المحدثة .

- مشكاة الانوار ، ص ٥٥ ــ ٥٦ ، راجع:
- Fakhry Islamic Occasionalism pp. 7 f.
- مشكاة الانوار ، ص ٧١ الخ . 77
  - مشكاة الانوار ، ص ٧٨ . 77
- تطلق هذه التسمية في الرسالة اللدنية على العقل الكلى في النظام الإفلاطوني المحدث. w راجم الجواهر الغوالي 4 ص ٢٥ •
  - مشكاة الانوار ، ص 11 الغ . 71
  - يعنى الشبلي والبسطامي اللذين سبقت الاشارة اليهم ، في ص ٧٧ . γ.
- راحم احياء علوم الدين ، الجزء الرابع ، ص ٣٤٣ . وقارن مذهب الجنيد في هذا ٧1 الباب ، ق:
- Wensinck, La pensée de Ghazali, p. 9. راجم: ٧٢ قارن النظائر الهندية لهذا المذهب في :

Zaehner, Hindu and Muslim Mysticism, pp. 162 f.

- Asin Palacios, Ibn Masarrah, pp. 94 f. راحم: ٧٢ Affifi, The Mystical Philosophy of Ibn'l-Arabi, pp. 178 f.
- Yahia, Histoire et classification de l'œuvre d'Ibnui'Arabi, I, 73 f. : راحير ٧ŧ
  - راجم: نصوص الحكم ، ص ٧) الم . ٧٥
  - قصوص الحكم ، ص ٢٨ الم و ٦٣ . Υ٦

ولكن قارن:

- الرجع السابق ، ص ٧٦ الخ ، والتعليق ، راجع ايضا : 77
- Affifi, The Mustical Philosophy, pp. 10 f.
  - فصوص الحكم ، ص ٢٠٣ و : Affifi. The Mustical Philosophy, p. 82. ٧X
    - المصوص الحكم ) ص ٨) الخ و ١٥ الخ . ٧1
      - فصوص الحكم ، ص ٥٥ الخ . ۸.
  - Affifi, The Mystical Philosophy, pp. 71 f. راجم: ٨١
  - Nicholson. Studies in Islamic Mysticism, pp. vi, 138 f. راجم: ٨٢
  - Affifi, The Mystical Philosophy, p. 121. راجع: ٨٢
    - الرجم السابق ، ص ١٢٣ . λŧ
    - الرجع السابق ، ص ١٤٣ النم . ٨٥
      - راجم اعلاه ، ص ۲۶۰ . ٨٦

٩٠ المرجع السابق ، ص ٧٠ .

١١ الرجع السابق ، ص ٧٢ الغ .

# البابالتاسع

الطقب تالكندلسية والعروة الى المسأائية

# القصة ل الآول طسلائع (لات اثن ل الغاسمني في المكافر لرسيس

## الوحدة الثقافية بين المشرق والمفرب

ترقى طلائع الانتاج الفلسفي في الاسلام ، كما رابنا ، الى قيام الخلافة العباسية في القرن الثامن . وقد تاسست في الاندلس ، آنذاك امارة منافسة على يد الامير الاموي الوحيد الذي افلت من يد العباسيين ، عبد الرحمين الداخل ( ٧٥٦ – ٧٨٨ ) ، واستطاعت هذه الامارة ، في زمن قصير ، ان تنافس العباسيين ، ليس في الميدان السياسي وحسب ، بيل في الحقل الثقافي ايضا . وهكذا قيض للاندلس الاموي أن يسطر صفحة من المسعال الصفحات العلمية في تاريخ الاسلام ، ويصبح الجسر الذي عبر عليه العلم اليوناني والعربي الى أوروبا الغربية في القرن الثاني عشر .

وعلى الرغم من التنافس السلي احتدم بين العباسيسين في المشرق والامويين في الاندلس ، فان الصلات الثقافية بين الجناحين الشرقي والغربي للامبراطورية الاسلامية لم تنقطع ؛ واستمر العلماء في رحلاتهم ، من طرف هذه الامبراطورية الى طرفها الآخر ، منذ اواسط القرن التاسع ، حاملين معهم الكتب والاراء،التي صانت ما يسوغ لنا دعوته بالوحدة الثقافية في العالم الاسلامي .

### الحركة الفكرية في طبقات صاعد

يروي مؤرخ الفلسفة والطب صاعد بن احصد بن صاعد الاندلسي (توفي ١٠٧٠) ، مؤلف كتاب « طبقات الامم » ، ان الاقبال على الفلسفة والعلم بدأ في القرن التاسع ، وذلك في عهد حاكم الاندلس الخامس محمد ابن عبد الرحمن (٨٥٠ - ٨٥١) ١ وكانت المواضيع التي اهتم بها العلماء الاندلسيون قبل هذه الحقبة مقصورة على الفلك والطب ، فضلا عن علوم الفقه والحديث واللغة ، الا ان الاقبال على « العلوم القديمة » لم يلبث ان حظى بالتشجيع والرعاية ، فاستورد الحكم الثاني ( المستنصر ) ( ٩٦١ -

٩٧٦) الكثير من المؤلفات العلمية والفلسفية من المشرق ، حتى اصبحت قرطبة بجامعتها ومكتبتها الكبيرتين تضارع بفداد كمركز اطلب العلم في العالم الاسلامي ٢ .

الا ان الآمر لم يلبث ان تغير في خلافة هشام الثاني ( المؤيد بالله ) كان المستنصر وخليفته ، الذي امر باحراق الكتب التي كانت قد اجتمعت للحكم في « العلوم القديمة » ، لا سيما المنطق والفلك ، كانت قد اجتمعت للحكم في « العلوم القديمة » ، لا سيما المنطق والفلك ، وذلك ارضاء للفقهاء والجماهير الذين درجـوا على التنكـر لدراسة هـله المواضيع ٢ . وبانتصاف القـرن الحادي عشر ، عاد الاقبال على الفلسفة والعلوم الى سابق عهده ، ونبـه ذكر عـدد من العلماء ، نخص بالذكر منهم عبـد الرحمن بن اسماعيـل المعروف بالاقليدي ، الذي الف في المنطق . وجريا على عـادة علماء الاندلسيين ، سافر شرقا في البحث عـن المؤلفات العلمية . كذلك تجدر الاشارة الى ابي عثمان سعيـد بن فتحون ، الذي الشيفة دعاها المتسبق والحكمة » ؛ .

## دور المجريطي في النهضة الفكرية

الا أن الولف الذي تنوه به مصادرنا كالم الرياضيين والفلكيين في هذه الحقبة هو مسلمة بن احمد المجريطي (توفي ١٠٠٨) . فقد طوف ، على ما يبدو ، في بلاد المشرق ، واتصل ، كما في روايات عديدة ، باخوان الصفا ، واحضر رسائلهم الى الاندلس في احدى رحلاته ، بل أن احدى الروايات المهروفة تنسب اليه تأليف « الرسالة الجامعة » ، وهي تلخيص لـ « رسائل اخوان الصفا » الواحدة والخمسين . ورسالة ضخمية في الطلاسم والطبيعيات، موسومة بـ «غابة الحكم». تشتمل هذه الرسالة على فكر كثيرة هرمسية وافلاطونية محدثة تعكس تأثير اخوان الصفا . الا ان بعض المفارقات التاريخية تلقي الشك على صحة نسبتها الى المجريطي . ومهما يكن من أمر ، فقد ترك المجريطي في تطور الفكر الاندلسي تأثيرا بالغا عن طريق طبائفة من التلاميذ لـم يبزهم احسد ... كما يقول صاعد ... في بسلاد الاندلس ٧ .

## بين الجريطي وابن باجه

ومن العلماء الذي يقرن اسمه بالصوفية محمد بن عبدالله بن مسرة ،

#### القصل الاول: طلالم التأمل القلسفي في الاندلس

الذي يدعوه صاعد بالباطني ( اي احد اتباع الشيعة الاسماعيلية ) . اتهم هذا العالم بالزندقة فسافر شرقا ومال الى مذهب المعتزلة في الكلام ، الا انه ما لبث ان عاد الى وطنه واختار حياة الزهد والورع ٨ . وينسب اليه بوجه خاص الاخل ببعض القضايا الانبدقلية المنحولة ، وهي خليط من النظريات الانبدقلية والافلاطونية الجديدة المروفة ١ .

ومن علماء القرن الحادي عشر الذين اشتفلوا بالفلسفة والمنطق ، يذكر صاعد ابا الحكم عمرو الكرماني ، الذي برز خاصة في الهندسة ، وسافر شرقا حتى حران ، باحثا عن المؤلفات الرياضية ، ويروى انه احضر معه من الشرق نسخة من «رسائل اخوان الصفا»،التي غالبا ما ينسب الى المجريطي ادخالها الى الاندلس كما مر ، ومن مؤلفي هذه الحقبة الاخرين ابن الجلاب وابسن القتاري او القتاري وابن حزم ١٠ وابن سيده ١١ ، ويلاحظ صاعد مع ذلك انه لم يكن احد منهم ذا فضل مرموق في العلوم الطبيعية والالهية ، باستثناء عبد الله بن النباش البجائي ١٢ وربما ابي عثمان بن البغنوش الطليطلي ١٢ .

## ابن باجه رائد الحركة الفلسفية

ولا ريب في أن أول علم من أعلام الفلسفة الاندلسية هو أبو بكر محمد أبن الصائغ ، الممروف بابن باجه أو باجة (وفي المصادر اللاتينية محموسه ولد هذا الفيلسوف في سر قسطة وانتقل بعدها ألى أشبيلية ففرناطة ، وتوفي مسموما سنة ١١٣٨ بفاس ١٤ . ولسنا نعلم عن حياته ، الى جانب هسله التفاصيل القليلة ، شيئًا يذكر ، ألا أن أثنين من أتباعه قد دو "نا لنا رأيهما في مكانته العلمية والفلسفية ، أولهما أبو الحسن على بن الامام ، وهسو الذي نقل المجموعة الوحيدة التي انتهت الينا من آثار استاذه الفلسفية والعلمية ها، والشائي أبو بكر بن الطفيل ، مؤلف قصة «حي بن يقظان » ، وسنتطرق الى الحديث عنه في ما بعد .

فابن الامام يقول في ثنائه على استاذه ان الكتب الفلسفية التي جلبها الحكم الثاني الى الإندلس بقيت مستفلقة حتى ظهور ابن باجه . ومع الله يقر بأن جولات استاذه في العلم الالهي لم تعد « نزعات تستقرا » من بعض رسائله ، فهو يعتبرها « في غاية القوة والدلالة على براعته » ، بحيث تبرر رفع صاحبها عنده ، الى مصاف اعظم فلاسفة المشرق اعني : الفارابي وابسن العنوالي اله .

## شهادة ابن طفيل لابن باجه

اما تلميذه الآخر ، ابن طفيل ، فقد كان اخلق بالحكم من سلفه ، ومع ذلك فهو يؤيد رأي ابن الامام ، سواء في باب تاريخ الدراسات الفلسفية في الاندلس ، او في مكانة ابن باجه فيها ، فقد قطع الجيل الاول مــن علمــاء الاندلس اعمارهم ، كما يقول ، بمغاناة الرياضيات ، ثم خلفهم جيل ثان اشتغل بعلم المنطق ، دون ان يبلغوا فيه شأوا بعيدا . وخلف هؤلاء اخسرا فئة جديدة من العلماء فاقوهم حدقا في ميدان العلوم الفلسفية المجردة ، ولم بكن فيهم كما يقول « اثقب ذهنا ولا اصح نظرا » من ابن باجه . انما حسال دون « ظهور خزائن علمه » شيئان : موته الباكر وحبه للدنيا ، لذلك جاءت اكثر رسائله ناقصة او مخرومة من اواخرها، كما يصرح هو نفسه في بعضها ١٧ . وحكم ابن طفيل هذا تؤيده البينات الداخلية كلّ التأييد ، فمن الرسائل الثلاثين التي وصلتنا تكاد لا تربو احداها على ثلاثين ورقة ، بينما لا ببلسغ اكثرها العشر . كذلك البحث في المسائل المطروقة فيها ، فانه غالبا ما يجيء غير مستوفي، لأن المؤلف كثيرا ما يكتفي بالاحالة على « ما ذكره ارسطو في غير موضع » ، او ما ذكره هو في « عدة مواضيع » . الا ان سعة اطلاعه ، حسب الظاهر ، تبرر الاكبار الذي كنه له ألعلماء اللاحقون ، على الرغم من و فرة عدد من تعرض له من النقاد والمنتقصين ١٨ . فقد كان شروعه بالابحاث الفلسفية الجدية ، نقطة تحول هامة في تاريخ الثقافة الاسلامية في الجزيرة الايبرية ، اذ مهد بها السبيل لاوسع عرض أسلامي لفلسفة ارسطو ، واجرا دفاع عن هذه الفلسفة ، اضطلع به اعظم ارسطوطالي في الاسلام ، هــو ابن رشد ، فيلسوف قرطبة .

## غرض التفكير الفلسفي

جرى ابن باجه على غرار الغارابي وابن سينا ، فكانت المشكلة الرئيسية في فلسفة اخلاقية او اخروية . فغرض التفكير الفلسفي عنده يمكن وصفه بعبارة ابن سينا أنه اتصال او اتحاد بالعقل الفعال ، اي بلوغ تلك المرتبسة النظرية والخلقية التي يتحد العقل البشري عندها بلالك الكائن الواقع على تخرم العالم الارضي ، ويصبح حينذاك جزءا من العالم العقلي . وقد دعونا هذه المشكلة خلقية او اخروية ، لان الشغل الشاغل فيها هو مصير النفس في العالم الاخر ، فالفارابي وابن سينا كلاهما اعتبرا القسمين الرئيسيين من ألمالم الغلسفة ، اي القسم النظري والقسم العملي ، متكاملين . فالفلسفة

#### الغصل الاول ، طلائع التأمل الفلسغي في الاندلس

عندهما عبارة عن طلب المرفة بحيث تفضي الى السعادة او هي اذا عكسنا القضية – ارواء غليل النفس من السعادة عن طريق تحصيل المرفة ، وقد اصر المتكلمون والفقهاء على ان هذه المرتبة لا يمكن بلوغها في هذه الحياة الدنيا، الا ان المتصوفة والفلاسفة ، على تسليمهم بلالك بعض التسليم ، وضعوا مخططا لما يمكن اعتباره منهجا خلقيا فلسفيا للخلاص ، يتيح للنفس بلسوغ شيء من هذه المرتبة في هذه الحياة ، وقد شدد المتصوفة على الجوانب العلمية والشحصية لهذا المنهج ودعوا الطور الاعلى فيه « اتحادا » ، يشما شدد الفلاسفة على الجوانب النظرية والفكرية فيه وسموه « اتصالا » .

## الترقي الفكري في الجتمع الفاضل

يبسط ابن باجه في مؤلفه الاشهر « تدبير المتوحد » ، وفي رسالته « في اتصال العقل بالانسان » ، كليهما القضايا التقليدية التي تبحث مراحل الترقي الفكري من طور القوة الى طور الفعل ، و ١ اتصال » العقل المستفاد ، آخر الامر ، بالعقل الفعال ، الذي لا يتيسر بلوغه الالذوي الفطر الفائقة .

يبدأ « تدبير المتوحد » باستعراض معاني التدبير الغردية والسياسية والالهية . اما الصغة المبيزة للمدينة الفاضلة فهي كما اثبتها الفارابي جريا على سننة افلاطون ، توفر الاطار الغملي للحياة الفاضلة ، بحيث يستغنى فيها عن الاطباء والقضاة . الا ان هذه المدينة ، ما ان تنحط الى مستوى احدى المدن ( او السير ) الفاسدة الاربع التي ذكرها كل من افلاطون والفارابي، حتى تبيت حياة الفيلسوف فيها نابية ، فاذا هو لم بهاجر ، اضطر الى ان يحيا فيها غربا بين اهله وخلانه .

### الانسان في سلم الكائنات

ان النظر في حال هذا الغريب او « المتوحد » ١١ يقود ابن باجه الى الفحص عن انواع الافعال الانسانية المختلفة ، ولا سيما تلك التي تغضي الى طور الاتحاد او الاتصال الاخير بالعقل الغمال . فبعض هذه الافعال مشترك بين الانسان والبهائم ، لذا فهو ليس من الصنف المؤدي الى ذلك الغرض . اما الافعال الانسانية الخاصة فتختلف عن تلك في كونها ارادية وناجمة عن الروية او الفكر ، في حين ان الافعال غير الارادية وليدة الاندفاع الغريزي . وفي المدينة الفاسدة ، على اختلاف اشكالها تصبح جميع الافعال اضطرارية وغريزية ، لان سكانها لا يفعلون افعالهم عن ارادة او روية ، بل ينقادون لنوازع

مختلفة ، كتامين ضروريات الحياة ، وتوفير سبل اللذة ، وطلب الجاه ، وأبتغاء الفلـة ٢٠ .

فاذا كانت الصفة الرئيسية الخاصة بالإنسان ، والمميزة للافعال التي تسند اليه ، هي العقل، فبينانه صورة من تلك الصور العقلية أو «الروحانية» التي تتألف منها الراتب العليا في سلم الكائنات .

وهكذا يتطرق ابن باجه الى تعيين مرتبة الانسان في سلم « العسور الروحانية » من سلسلة الوجود الكلي التي روج لها الافلاطونيون المحدثون في الاسلام ، وهو يذكر من هذه الصور اربعا : أ ـ صور الاجرام السماوية ب ـ العقل المستفاد والعقل الفعال ، ج ـ الصور الهيولانية المجردة من المادة ، د ـ الصور او الماني المودعة في قوى النفس الباطنة الثلاث ، وهي الحس المشترك والتخيل والذاكرة ،

فالفئة الاولى من هذه الصور غير هيولانية اصلا ، اما الثانية ، فمسع انها غير هيولانية،الا ان لها الى الهيولى نسبة ما وذلك ان العقل يتمم الصور الهيولانية ، من حيث هو مستفاد ، او يفعلها ، من حيث هو فعال ، اما الثالثة فلها صلة ما بالهيولي ، من حيث هي متنزعة من موضوعاتها الهيولانية ، بينا الرابعة متوسطة بين الصور الهيولانية والروحانية .

## المتوحد انسان روحاني

ان مهمة الانسان الجوهرية مهمة عقلية ، وبعقدار ما تساعد هده الاصناف الدنيا من الصور الروحانية على انجاز مهمته هذه ، تكبن جديرة باهتمامه وسعيه . وعندما يتاح « للمتوحد » ان يدرك هذه الغاية يصبح قادرا على بلوغ تلك الحال من البقاء الدائم والوجدود المجرد التي تتميز بها جميع الصور الروحانية . وهذا الإنسان الروحاني وحده ينعم بالسعادة المحقة ، اما « الانسان الجسماني » فينغمس في الملذات الجسدية الى حد لا يستطيع معه ان يطمح الى ما هو وراءها . وعندما يبلغ هذا الإنسان الروحاني مرتبة الحكمة الفليدفية ، ويتصف باسمى الفضائل النظرية والعملية معا ، مرتبة الحكمة الفليدفية ، ويتصف باسمى الفضائل النظرية والعملية معا ، يصبح الهبا حقا وينضم الى فئات الجواهر المفارقة . وتلك ، كما البست الفاراي وابن سينا ، هي غاية الإنسان القصوى وشعار ذلك الاتحاد بالعقل الفاراي يدعوه ابن باجه ( وكذلك ابن رشد فيما بعد ) به « الاتصال » .

## تدبير المتوحد في المجتمع

واذ يجابه المتوحد مشكلة الحياة في المدن الناقصة او الفاسدة التي

#### القصل الاول : طلائع التأمل الفلسفي في الاندلس

يتعذر عليه فيها بلوغ اهدافه العقلية العليا ، يجد نفسه مضطرا الى الهجرة الى احدى المدن الفاضلة ، فاذا خلا عصره منها ، لم يكن لسه مندوحة عسن اعتزال الناس ، وترك مخالطتهم الا في الامور الضرورية ، وفي الرد على الاعتراض القائل ان هذا الموقف يناقض ما انتهى اليه ارسطو من أن الإنسان مدني بالطبع ، يقول ابن باجه : أن هذا التصرف اليائس انها هو الملاذ الاخير للمتوحد ، وأن حياة الاعتزال مع أنها شر بالذات ، الا أنها قد تكون خيرا بالعرض ، فحيث تقوم الموانع في وجسه الاهداف الاخيرة التي ينشدها الاجتماع السياسي ، فمن البديهي أن يصبح اعتزال الاجتماع هو النمسط الوحيد من الحياة الذي له ما يبرره على الصعيد الخلقي .

## دور النور الالهي في الادراك

ويسط ابن باجه هذه القضية بعينها في رسالة « اتصال العقل بالانسان » . الا أن المراحل الاخيرة في ترقي الانسان الفكري والروحاني ، كما اشار باقتضاب في « تدبير المتوحد » ، ليست انسانية بالكلية ، وانما يتم استكمال هذه النعمة بنور ينفثه الله في صدور من يختارهم ، وهو شبيه بالنور الذي يصفه الفزالي بأنه « مفتاح اكثر المارف » ١١ . ولذلك ، كما يقول ابن باجه « تمم الله العلم بها ( أي مراتب اليقين العليا التي لا تسلول بالفكرة ) بالشريعة . ومن 'جعل له هذا العقل ، فاذا فارق البدن بقي نسورا من الانوار يسبسح الله ويقدسه مسع النبيسين والصديقيين والشهسداء والصالحين » ٢٢ .

ان اعتماد العقل البشري على الاشراق الالهي في مراحله العليا هو شاهد على نزوع ابن باجه نحو الصوفية التي استمر مع ذلك في التنكر لها. فعلى غرار خلفه ابن طفيل ، يقرر ان هذا العون الالهي مقصور على الفلاسفة، فكأنه اراد بذلك ان يحد من مدى هذا الاشراق ، بوضع قيود ، يقصر الله بها ــ اذا جاز القول ــ هذا النور على من اصطفاه من عباده .

# الغَصبُلالشاني

# ابن طفيل رَرِي الْعِفْلِ رَيِّ الْعِفْلِ وَرَقِي الْعِفْلِ وَرَقُّولُهُمْ اللَّهِ الْعُلِّمُ اللَّهُ

ابن طفيل في بلاط الوحدين

أن العلم الثاني في تاريخ الفلسفة الاندلسية هو أبو بكر أبن طفيسل . ولد في وادي آشى ، وهي قرية صغيرة واقعة الى الشمال الشرقي من مدينة غرناطة ، ولسنا نعرف عن حياته وثقافته ونشاطه العملى الا النزر اليسير ؛ وكل ما نستطيع استنتاجه هو انه ولد في العقد الاول من القرن الثاني عشر ، ودرس الطب والفلسفة في اشبيلية وقرطبة . ثم اتصل بخليفة الموحدين ابي يعقوب يوسف ، الذي عرف برعايته للعلم وشفَّفه بالفلسفة ٢٢ . ويروى ان هذا الامير المالم كان يكن لابن طفيل خالص المودة ، وان ابن طفيل كَــان يقدم اليه العلماء والفلاسفة ، وكان اشهر من قدمهم اليه ، ولا ربب ، ابن رشد الشاب وكان ذلك على الارجح ٢٤ ، سنة ١١٦٩ . وهذا النقديم كسان مما دعا ابن رشد لان يستهل نشاطة الفلسفي كشارح لارسطو ، وفي ما عدا الخدمة التي اداها ابن طفيل الى ولى نعمته هذا كطبّيبه الخاص ، فأن سائر مهامه قد وصفت في مصادرنا بعبارات مبهمة جدا ، وكل ما يمكن استنتاجه هنا ايضا هو انه خدم الخليفة على الارجع كمعاون او مستثبار ، لا كوزير . ولما توفي الخليفة سنة ١١٨٤ ، بقى ابن طفيل في البلاط موفور الكرامسة خلال ولاية ابن ابي يعقوب وخليفته ، حتى وافاه الاجل سنة ١١٨٥ عن سن متقدمة ٢٥ .

## مؤلفات ابن طفيل

يذكر لابن طفيل عدد من الكتب في الطب والفلك والفلسفة . الا ان مؤلفه الفلسفي الوحيد الذي وصلنا هو كتاب «حي بن يقظان » ، وهو رواية فلسفية رمزية يبسط فيها قضايا المتوحد الباطنية التي كان ابن باجه قبله قد احلها من صميم نظامه الخلقي والماورائي ، ويسروي المراكشي ، مؤرخ الموحدين ، مع ذلك ، انه راى رسالة لابن طفيل في النفس مكتوبة بخيط

#### الباب التاسم: الحقبة الاندلسية والعودة الى المسائية

يده ٢٦ . وباستثناء هذه الرسالة لا تذكر له مصادرنا أي مؤلف فلسفي آخير .

ويذكر القارىء أن « حي بن يقظان » هو العنوان الذي وسم به ابن سينا احد آثاراه الباطنية ٧٠ . فاذا كان لهذا العنوان من دلالة فليس مس السهل ولا من المفيد استطلاعها . اما اهمية الكتاب الرئيسية ، فلعلها \_ كما سيتبين من تحليلنا ـ تكمن فـي صيفته الادبية المبتكرة ، التي حاولها الله. سينا ، ولكنها لم تظفر بكثير من الرواج ، على ان محتوى الكتاب عادى جدا ، اذ هو في مجمله عرض عام للقضايا الافلاطونية المحدثة التي كان الفارابي وابر سينا في الشرق ، وابن باجه في المفرب قد خاضوا فيها . وأول عالم ( غُربي ) لفت النظر الى أهمية هذا الكتاب ، هو المستعرب البريطاني ادوارد بوكوك في القرن السابع عشر . اذ اعد طبعة للنص العربي مقرونة بترجمة لاتينية ذات عنوان طريف ، الا أنه طويل ، مؤداه : ١ الفيلسوف المتوحد ، أو رسالة يتبين فيها كيف يستطيع العقل البشرى ان يترقى من تأمل المعارف الدنيا الى المعارف العليا » . وقد ترجم هذا الكتباب الى الانكليزية والهولندية والالمانية والاسبانية والفرنسية ٢٨ ، وراج رواجا واسعا في بعض الاوساط . وربما طرح السؤال احيانا عما اذا كان دانييل ديفو ، مؤلف «روبنسون كروزو » (١٧١٩) قد اطلع على ترجمة بوكوك « للفيلسوف المتوحد » . الا ان السؤال مجرد فضول علمي ، لان الشبه بين الكتابين لا يعدو الشكل الادبي الا قليلا .

# اغراض قصة حي بن يقظان

ومن الخصائص الرئيسية في هذه الرواية الفلسفية ، محاولة المؤلف ان يثبت ان المتوحد ، منى ادرك الحقيقة عن طريق العقل الطبيعي ، استطاع ان يثبين سر الاتفاق بين الفلسغة والعقيدة او العقل والوحي . وذلك عسن طريق التداول مع اقرائه من البشر ، فقد كان هذا الموضوع كما راينا ، من القضايا الرئيسية في الافلاطونية المحدثة الاسلامية التي كان الامراء الموحدون حريصين بوجه خاص على اثباتها بالادلة .

يذكر المؤلف في تمهيده لقصة «حي بن يقظان » أن غرضه منها هـو غرض « الحكمة المشرقية » التي بسطها ابن سينا ، والتي تعود آخر الامر على ما يرى ابن طفيل الى الصوفية ، وفي زعمه أن الذي يميز الفلاسفة عن المتصوفة هو أن أولاء يزعمون أن الاشراق الصوفي يبلغ عن طريق النظر

#### الفصل الثاني : ابن طفيل وترقى المقل ترقبا طبيميا نحو الحقيقة

وحسب ، في حين ان النظر اقصى ما يفضي بنــا الى عتبــة تلك التجربة الصوفية (او اللوق) التي هي جوهر الصوفية الحقة . وفي عرفه ان ابن باجه نفسه قد قصر عن بلوغ هذه المرتبة ٦١ .

والمؤلف من اجل ان يصف هذه الحال التي لا يمكن التعبير عنها بالكلام العادي يلجأ الى الاستعارة ، وهي صيفة انسب ، لانها اقل من التفسسير المباشر تعيينا وتصريحا .

# نشأة حي ومكتشفاته الاولى

تدور احداث هذه القصة في جزيرة نائية واقعة في المحيط الهندي . ويلعب الدور الرئيسي فيها حي بن يقظان . وهو طفل تولد تلقائيا من غير ام واب ؛ على تلك الجزيرة ٢٠ . فتعهدته ظبية فقدت طلاها وارضعته حتى اشتد عوده واصبح قادرا على مجاراة البهائم في عدوها . ومع انه عاش عيشة البهائم ، فقد لاحظ ان جلده عار من الوبر ، وانه مجرد من الصياصي الطبيعية ، (كالقرون والإنباب ) ، التي كانت تلك الوحوش مسلحة بها للدفاع عن النفس . وعندما بلغ السابعة اتخذ لنفسه رداء من اوراق الشجر وجلود الحيوان ، يحميه من العوادي . وما لبئت الظبية التي ارضعته ان ماتت ، فحزن عليها حزنا عظيما ، وراح يفكر في سر الموت . وبدا له على اثر عملية تشريح بدائية ان سبب الموت هو خلل بلحق بالقلب فيؤدي الى خروج الروح منه ، وهي مبدأ الحياة فيه . ولكنه لاحظ ان الموت لم يقترن بأي خلل جسدي ملحوظ ، فاستنتج انه نتيجة انحلال العلاقة بين الروح والحسد .

# اكتشاف عالم الطبيعة

اما اكتشاف حي الرئيسي الثاني فكان الناد ، التي رآها مرتبطة بمبدا الحياة . وكانت اكتشافاته التجريبية الاخرى هي استعمال الادوات، والتناظر العضوي بين النبات والحيوان ، على اختلاف مراتبها او انواعها ، وحركة العناصر ، الى اعلى والى اسفل . ومن هذه الملاحظات الحسية استطاع ان يرقى الى اكتشاف العالم الروحاني . فلاحظ اولا ، ان كل موجود يتركب من عنصرين : الجسمية وصورة الجسمية . وبالنسبة الى الكائنات الحية ، تبين له ان هذه الصورة عبارة عن النفس ، وهي مبدأ الحياة ، وانها لا تدرك بالحس ، بل بالعقل وحسب ، وتبين له ثانيا عن طريق الاستدلال ، ان مرتبة بالحس ، بل بالعقل وحسب ، وتبين له ثانيا عن طريق الاستدلال ، ان مرتبة

#### الباب الناسع : الحقبة الاندلسية والعودة الى المسائية

كل طبقة من الكائنات الحية في سلم الحياة تتوقف على تعدد القوى النفسية التي تختص بها ٢١ .

#### اكتشاف ما بعد الطبيعة

ولما بلغ حي الثابية والعشرين ، استطاع ان يرقسى الى ادراك عالسم الإفلاك الذي لا يلحقه كون او فساد ؛ وان يقر بضرورة وجود صانع له ، اما بالنسبة الى زمان العالم بجملته ، فلم يستطع ان يخلص الى نتيجة : اهسو محدث ام قديم . الا انه ادرك على غرار ما اثبته موسى ابن ميمون والقديس توما الاكويني في ما بعد ، ان مشكلة قدم العالم او حدوثه منفصلة كليا عن دلائل وجود سبب اول للعالم ٢٢ ، اي اننا سواء افترضناه قديما او حادثا فلا بد له من صانع .

#### اكتشاف السبب الاول

فلما تأمل حي في ما يتسم به العالم بجملته من بهاء ونظام استقر في روعه ان هذا السبب لا بد ان يكون كاملا ؛ عليما ، مختارا ، جوادا وجميلا ؛ اي انه متصف بجميع الكمالات التي نشاهدها في العالم وخال من جميسع النقائص . وكان حي قد بلغ آنذاك سن الخامسة والثلاثين من عمر ، فأخل يفحص عن السبيل الذي مكنه من ادراك هذا الوجود الواجب المفارق الهيولي من كل وجه . فتبين له انه لم يدركه بواسطة اي من الحواس او القدى الجمعانية ، بل بواسطة الروح ، التي تباين الجسد كل المباينة ، والتي تنزل بمنزلة « حقيقة ذاته » ١٢ . وهذا الاكتشاف نتح عينيه على سمو الروح وبائها وامتيازها على العالم المادي بجملته ، واستقلالها عن جميع احسوال الكون والفساد التي تلحق بالجسم وحسب . كذلك تبين له ان غبطة النفس الاخرة منوطة بادراك صلتها بواجب الوجود ، وباقبالها على مشاهدة ذلك الموجود الذي يجب اعتباره الفرض الاقصى للادراك ٢٤ .

# التسامي الى السبب الاول

وبعذا الضرب من التامل الذاتي الذي افضى بعي الى ادراك روحانية هذه الذات ، استطاع ادراك الشبه الذي يصله : (ا) بعالم الحيوان ، كما له من المغرائز والقو ىالحيوانية ، و (ب) بعالم الاجرام السماوية ، من جراء ما فيه من دوح هي فيها ايضا ، و (ج) بواجب الوجود ، بحكم شرف نفسه ومفارقتها

#### الفصل الثاني : ابن طفيل وترثى المقل ترقيا طبيعيا نحو الحقيقة

للمادة . والنتيجة العملية التي انتهى اليها هي ان له في هذا العالم غايات ثلاثا ، فبالنسبة الى الجانب الجسماني او الحيواني من طبيعته ، يترتب عليه ان يرعى جسده ويعنى بحاجاته الضرورية ، ولكن فقط بعقدار ما يعينه ذلك على بلوغ غايته القصوى ، وهي مشاهدة الحق . الا انه ادرك ان في هذا الضرب من المشاهدة (اي الضرب النظري) ، لا تغفل الروح عن ذاتها ، فمشاهدتها بالتالي ليست تامة او محضة . فمن شاء ان يبلغ مرتبة هذه المشاهدة المحضة ، فعلى من شاء ان يبلغ مرتبة هذه المشاهدة المحضة ، فعليه ان يغفل عن ذاته بالكلية ، وعندها تتلاشى وتضمحل شأن كل شيء آخر ، ولا يبقى في الوجود ، الا الحق الواحد الواجسب الوجود ، و . و .

## حال الفناء والمشاهدة

فالغاية القصوى التي يطلبها المريد الساعي وراء الحق هي اذن فناء اللات او اتحادها بالله ، هذا الغناء الذي اعتبره الجنيد ذروة التجريبة الصوفية ٢٠ . وعلى المريد ، لكي يبلغ هذه المرتبة ، ان يتأمل في صفات الله الإيجابية » ترجع الى الوحدانية ، الإيجابية » ترجع الى الوحدانية ، الإيجابية المالت والصفات فيه ، فعموفة الله الحقة عبارة عن ادراك هله الوحدانية المطلقة ، ولما كانت « الصفات السلبية » تلتقي جميعها في تنزهه عن الجسمانية ، فكل معرفة مبنية عليها ناقصة دوما ، فادراك ما هو جسماني ، نظير ادراك المدرك لذاته ، لا بد من ان يقوم عقبة في وجه ادراك ذلك الموجود الذي « ليس كمثله شيء » ، فعندما تتلاشي ذات العارف وعالم الوجود الا الواحد الحق ، يتاح له ان يشاهد « ما لا عين رات ولا اذن سمعت الوجود الا الواحد الحق ، يتاح له ان يشاهد « ما لا عين رات ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر » ٢٧ ، وهذه الحال العليا هي ضرب من السكر ، ومل بعضهم على التوهم ان ذاته هي عين ذات الحق ٢٨ ) الذي هو موضوع حمل بعضهم على التوهم ان ذاته هي عين ذات الحق ٢٨ ) الذي هو موضوع ولطف منه .

## تجلي وحدة الوجود

يتوفر ابن طفيل ، شأن عامة المتصوفة ، على ذكر هذه الحال مسن « الفناء التام » التي لا يفي بها وصف . لكنه مع ذلك لا يمتنع عن وصفها على سبيل المجاز والتلميح ، مع انه اعتبرها فوق طور العقل ٢٦ . وهو يصف رؤيا حي بعبارات هي مزيج غرب من الافلاطونية المحدثة والتصوف ، تحكي من عدة وجوه عبارات الغزالي . ولدى بلوغ حي هذه المرتبة من الغناء التام (التي نعم فيها على ما يبدو بعقام الكشف الصوفي) استطاع ان يشاهد الفلك الاقصى ، ومعه « ذات بريئة عن المادة » ، كما يقول ، « ليست هي ذات الواحد الحق ، ولا هي نفس الفلك ، ولا هي غيرهما » ، ٤ . وهذه الذات تبه انعكاس الشمس في مرآة صقيلة ، ولكنها ليست الشمس التي تليه واللهات التي تقابل كلا منها ، واخيرا فلك عالم الكون والفساد واللهات التي تليه واللهات التي تقابل كلا منها ، واخيرا فلك عالم الكون والفساد واللهات المحتى في مستفرقة في تسبيح ذات الواحد جميعها ، كما كانت ذات الفلك الاقصى ، مستفرقة في تسبيح ذات الواحد الحق وفي تأملها . ثم شاهد مثالا بريئا عن المادة لذاته هو ، وقد انعكست الوف المرات في الذوات التي كانت متحدة اصلا باجسامها . وكانت بعض الوف المرات في الذوات التي كانت متحدة اصلا باجسامها . وكانت بعض الموف المرات ملتوية في مرايا صدئة . والواقع ان الذي شأهده حي الاخر كانعكاسات ملتوية في مرايا صدئة . والواقع ان الذي شأهده حي انها هو طرف من العالم المقلى لدى الافلاطونية المحدثة .

ابسال في جزيرة حي

في ختام هذه الرواية يعرض ابن طغيل للقضية الثانية الكبرى مسن لقضايا الافلاطونية المحدثة الاسلامية ، اعنى قضية الوفاق بين العقل والوحي، او بين الغلسفة والدين . فهو يروي انه كان في جزيرة مجاورة قوم اخلوا باحدى الملل الصحيحة المتواترة عن احد الانبياء القدماء ، وكان من اتباعها فتيان فاضلان هما ابسال وسلامان ، كان ابسال اشد غوصسا على باطن الشريعة ، بينما اكتفى سلامان بمدلولها الظاهر فوقع بينهما الخلاف . ولما سمع الاول بخبر الجزيرة التي نشأ عليها حي ، عزم على السفر اليها كي يعتزل الناس وينقطع فيها الى العبادة والصلاة ، ولم يكن يعلم بوجود حي نهيا ، وذات يوم شاهده عن كثب ، فلم يشا ان يقلق راحته . أما حي فلم يدر اي نوع من الحيوانات هو . وبعد فترة قصيرة التقيا وتعاونا وتوثقت عرى الصداقة بينهما ، وتولى ابسال تعليم حي الكلام ، حتى اذا اتقنه اخلا يصف لإسال مشاهداته واكتشافاته ، لا سيما الصوفية منها . فدهش أسال من ذلك دهشة عظيمة ، وادرك عندها ان اخبار الشريعة عن الملائكة والنبياء والنعيم والجحيم هي مثالات حسية للحقائق الروحية التي انكشفت

#### الفصل الناني : ابن طفيل وترتى العقل ترقيا طبيعيا نحو الحقيقة

لحي بالسليقة . وادرك حي من جهته ان كل ما اخبره به ابسال عن التنزيل والفرائض الدينية يوافق ما شاهده هو ؛ فلم يسعه الا التصديق بكسل ما سنه النبي من شرائع وايده بصدق رسالته ١١ .

الا انه بقي في نفسه مسالتان كان يتعجب منهما وهما (ا) لم لج النبي في شريعته الى هذه التعثيلات الحسية في وصفه « للعالم الالهي » دون ان يصرح بها في مخاطبته للناس ، فاوقعهم فسي شيء عظيم مسن التجسيم ؟ (ب) ولم رسم هذه الفرائض والعبادات واباح اقتناء الاموال وطلب ملذات الماكل والمشرب ، حتى أقبل الناس على هذه الاباطيل ؟

## حي في جزيرة ابسال

ينطوي هذان السؤالان ، كما بلاحظ الؤلف ، على سوء تفاهم خطير . فقد افترض حي خطا ان جمهور الناس جميما من ذوي الفطر الفائقة . الا أنه لم يلبث ان أدرك أنهم من البلادة والجهل بمنزلة الانمام . فتحركت فيه الشفقة نحوهم وعزم على اللهاب اليهم وايضاح الحق لهم . فعرض الامر على ابسال الذي وافق على مرافقته ، فابحرا الى جزيرة ابسال الذي عرفه على بعض من اصحابه ممن امتازوا عن سائر سكان تلك الجزيرة بالفطنة أو المرتبة .

وكان سلامان ، وهو احدهم ، قد اصبح رئيسا للجزيرة ، فبدا حي في تعليمه ، الا ان هذا الداعية من دعاة الظاهر لم يبد استعدادا كافيا للاصغاء الى تاويلات حي الباطنية والصوفية ، اما الاخرون الذين كانوا منفسين في الملاذ والمشاغل الدنيوية ، فقد كانوا اسول حالا ، فتحقق حي تدريجيا ان سعيه في تعليمهم وهدايتهم بلا جدوى ، ما دام جلهم لا يمتازون عن الانعام . للذا كان الشارع على حق حين خاطبهم باللغة الوحيدة التي يفهمونها ، اي لفة التمثيل والمجاز الحسيين . وكان حي اذ ذاك قد اعتبر بما راى ، فاعتلر من سلامان ورفاقه واقر بخطاه في حثهم على التماس المنى الباطن في الشريعة . وكانت وصيته الوداعية انه لا حرج عليهم ان هم استمروا على ما درجوا عليه من التزام حدود الشرع الظاهرة . فقد ادرك هو وابسال ان ذلك السبيل هو آمن ما يمكنهم انتهاجه من السبل ، فاذا تنكبوا عنه كانوا لا محالة من الهالكين . وهكذا ودعاهم وانصر فا عنهم بشيء من خيبة الامل ، وعادا الى جزيرتهما حيث استأنفا العبادة في عزلتهما . واذ عجزا عن كسب اولئك ، جلسكوا «بظاهر» الحقيقة الشرعية علما انه لم يبق لهما الا الانقطاع الى

#### الباب الناسع : الحقبة الاندلسية والعودة الى المسائية

التامل في تلك الحقيقة المسيرة المنسال ، على الوجه الوحيسد اللائق بذوي « الفطر الفائقة » :

### عقم مساعي التوفيق

وهكذا ببسط ابن طغيل قضية الاتفاق بين الفلسفة والدين في اطارها الافلاطوني المحدث ، على ان قاريء الاحي بن يقظان» ، وان لم يشك باخلاصه او اخلاص اسلاقه ، لا يستطيع التغلب على الشعور بان في الامر شيئا من التلبيس . فالحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية اللتسان عمل هؤلاء بذلك الحدق على التوفيق او التقريب بينهما ، ليستا بالطبع من معدن واحد . فكما يتبين من سية حي ، وهو الناطق الاول باسم الحقيقة الفلسفية ، تصبح هذه الحقيقة الني يتوصل اليها المرء عن طريق المشاهدة او التفكير الطبيعيين الحقيقة الوحيدة اللائقة بذوي الفطر الفائقة . اما الحقيقة الدينية ، فهي على عكس ذلك ، من شأن الجمهور اللين ينبغي لهم ان لا يطمعوا بأكثر من معرفة ظاهرية او شكلية لهذه الحقيقة الاصيلة . وهكذا يضع ابن طفيل اللمسات ظاهرية اعلى هذا المدهب الرفيع القائل بطبقة متفوقة من طلبة الحقيقة الاطبين ، الذين يستحقون وحدهم نعمة الاشراق او الاصطفاء الالهيين ، المحاول ابن باجه من قبل ان يثبت .

# القصركالثالث

# أبن وننسط ولادفاع من المائية

## من ابن سينا الى ابن رشد

في مطلع القرن الحادي عشر كان أبن سينا قد اصبح حامل لواء الفلسفة اليونانية في المشرق الاسلامي . وكانت حملة الفزالي على الافلاطونية المحدثة قد عرضت وضع الفلسفة الخطر الشديد ، الا ان التطورات الفكرية بعد ابن سينا ، إن في الفلسفة أو في علم الكلام ، اثبتت طاقة تلك النزعة العقلية على البقاء ، وهي النزعة التي كانت قد اعطت النظرة الاسلامية الى الكون بعدا جديدا . وقد عانى ارسطو ، وهو اللي كانت الحرب قد اعلنت تحت لوائه ، البلاء الاكبر . فقد خلط المؤرخون والفلاسفة ، كما رددنا مرادا ، بينه وبين افلوطين، وقربوا بينه وبين افلاطون، واعتبروه تلميذا لهرمس، بل نادوا به كشيخ موحد جليل ، فلا غرو اذن أن يكون مذهبه الصحيح قسد بقي سرا مفلقا أو كاد ، حتى أواخر القرن الثاني عشر ، وهو العصر الذي شهد ظهور ملا وآخر ارسطوطالي عظيم على المسرح الفلسفي في الاسسلام ، اعني أبن المعدور الوسطى ب الذي دعاه المؤلفون اللاتين في العصور الوسطى ب

# معالم حياة ابن رشد

كان ابو الوليد محمد بن احمد بن رشد المولود سنة ١١٢٦ ينتمي الى المرة من اعرق الاسر الانداسية وابعدها شأوا في الغقه والقضاء . وقد كا نتثقافته من النوع التقليدي اللي كان يدور خاصة على علوم اللغة والفقه والكلام . الا أن براعته تجلت باكرا ، كما يتبين من أتصاله بابن زهر ، وهو من اعلام الطب في زمانه ، ومن تأليفه سنة ١١٦٩ لكتاب « الكليات » ، وهو احد المؤلفات الكبرى في الطب ، اما ثقافته الفلسفية ، فما ورد عنها في المصادر قليل ، الا أن الادلة الداخلية تثبت قطعا أن استاذيه الرئيسيين كانا ابن باجه وابن طفيل ، بل أن ابن رشد مدين لابن طفيل ، كما مر ، بتقديمه سنة ١١٦٩ للخليفة ابي يعقوب يوسف الذي توفر على رعاية الفلسفة والعلم ، كما اشرنا سابقا ؟ .

## ابن رشد في بلاط الوحدين

يورد التربّ عبد الواحد المراكثي ، نقلا عن احد تلامذة ابن رشد ، رواية عن هذا اللقاء مع الخليفة ٢٢ . وهي ان ابن رشد ما ان وفد على الخليفة حتى ابتدره بالسؤال عن مشكلة ازلية العالم العويصة . فاصيب الفيلسوف باللهول والارتباك ، اذ لم يكن يدري مبلغ اهتمام الخليفة بالفلسفة ، ولا ما اتفق عليه مع ابن طفيل بشأنه . وكما تبين له في ما بعد ، فقد كان الخليفة قد شكا لابن طفيل من استعصاء كتب ارسطو ، واستشاره في امر شارح لها. وكان لهذا اللقاء مع الخليفة نتيجتان : تعيين ابن رشد قاضيا على اشبيله، واقدامه ، نوولا عند رغبة الخليفة ، على تفسير كتب ارسطو وتلخيصها . الا ان ابن رشد عاد الى قرطبة بعد ذلك بسنتين ، حيث تولى منصب قاضي القضاة ، وهو منصب كان والده قد تولاه قبله ٤٤ . وفي سنة ١١٨٤ الحق بالبلاط المراكثي خلفا لابن طفيل كطبيب الخليفة الخاص .

## تكبة ابن رشد ووفاته

لا تونى ابو يعقوب سنة ١١٨٤ وخلفه ولده ابو يوسف الملقب بالمنصور، لم يطرا على مكانة ابن رشد في البلاط اي تغيير . الا ان الخليفة لم يلبث بعد نحر عشر سنوات ان نقم على ابن رشد ، اما استجابة للجمهور اللي نادى بتكفيه ، او لاستيائه الشخصي منه لتبذله في الحديث معه . فأمر باحراق كتبه ، وابعده الى السسانه ، وهي مدينة صغيرة واقعة الى الشمال الشرقي من قرطبة ، مع عدد من المستغلين بالفلسفة والعلوم . وفي الوقت نفسه اصدر امرا بحظر تدريس هذه الواضيع ، الا ان محنة ابن رشد لم تدم ، اذ رضي الخليفة عنه « وجنح الى تعلم المفلسفة » ، كما يقول المراكشي ه ، وتوفي ابن رشد سنة ١١٩٨ وهو في الثانية والسبعين من العمر .

### انتاج ابن رشد

كان انتاج ابن رشد الفلسفي من الضخامة والتنوع بمنزلة انتاج كبار فلاسغة المشرق ، الا أن انتاجه هذا يتميز بامرين عن انتاج الملمين المشرقيين، الغارابي وابن سينا ، نديه الوحيدين في ديار الاسلام ، هما دقته في تفسير نصوص ارسطو ، وامانته في معالجة موضوع الصلة بين الفلسفة والشريعة . ولا بد من ذكر امر ثالث هو انه لم يتول قط فيلسوف بارز عدام منصب قاض ، او يضع مصنفات في علم الفقه . فقد نسب اليسه مصنفان من هذا

#### الفصل الثالث : ابن رشد والدفاع عن المشائية

النوع على الاقل ، احدهما « بداية المجتهد ونهاية المقتصد » وهو موجود . أما مؤلفاته الطبية ، فمع انها تقع خارج نطاق هذه الدراسة ، فهي جديرة بالتنويه . فاذا استثنينا كتاب « الكليات » الذي وصل الينا مع عدد من الرسائل الطبية المبتكرة ، فان معظم الؤلفات الطبية الاخرى عبارة عسن تلاخيص لكتب جالينوس الفيلسوف والطبيب الاسكندراني ، الذي عاش في القرن الثاني ، والذي سبقت الاشارة مرات الى اثره في الفلسفة العربية .

## شروح ابن رشد وتلاخيصه

آن القول النسائع أن ابن رشد هو الذي استحدث اسلوب التفسير ٢٤ مع أنه قول ينبغي أغفاله اليوم ، فهما لا ريب فيه أن ابن رشد اعظم شراح المصور الوسطى الذين استفلوا هذا الاسلوب ، قبل القديس توما الاكويني. فهذا الاسلوب شديد الشبه بأسلوب التفسير القرآني، وقد استعمله الفارابي مرادا في شروحه المنطقية على كتب ارسطو وجرى أبن سينا عليه ، الى حد ما ، في « كتاب الانصاف » ٧٤ .

وضع ابن رشد ثلاثة انواع من الشروح على كتب ارسطو ، تعرف عامة بالكبرى والوسطى والصغرى . ولئن صح ما قبل من ان ابن رشد . النف شروحا على جل كتب ارسطو فضلا عن «جمهورية» افلاطون و «ايساغوجي» فر فوريوس ، فان الكتب الارسطوطالية الوحيدة التي الف عليها شروحا كبرى ووسطى وصغرى هي : « السماءالطبيعي » و « ما بعد الطبيعة » و « في النفس » و « في السماء » و « التحليلات الثانية » ( او « كتساب البرهان » ) ٨٤.على ان التمييز بين الشرح الاكبر والاوسط ليس سهلا دائما ، المجوامع » او التلاخيص ، فهي مختصرات تشبه جوامع ثامسطيوس وجالينوس والاسكندر الافروديسي باليونانية .

## مؤلفات ابن رشد

الف ابن رشد الى جانب هذه الشروح طائفة من الولفات المبتكرة ، كان غرضه منها اظهار صدى انحراف الفارابي وابن سينا عن صدهب ارسطوطاليس الاصيل ، تناول في احدها « التعريف بجهة نظر ابي نصر في كتبه الموضوعة في صناعة المنطق التي بايدي الناس وبجهة نظر ارسطوطاليس فيها » ، وفي آخر « ما خالف ابو نصر لارسطوطاليس في كتاب البرهان من ترتيبه وقوانين البراهين والحدود » . بينما تعرض في طائفة اخرى مسن

المؤلفات المسائية لابن سينا . وبدو انه اورد في « كتاب في الفحص عن مسائل وقعت في العلم الالهي في كتاب الشفاء لابن سينا » خلاصة مآخذه الرئيسية على ابن سينا في الالهيات ، مما يمكن استنباطه من كتب التي وصلتنا . وقد تطرق في رسالة اخرى الى « الرد على ابن سينا في تقسيمه الموجودات الى ممكن على الاطلاق ، وممكن بذاته واجب بغيره والى واجب بدي الى هذه المؤلفات اشاراته المستغيضة الى الفارابي وابن سينا في الشروح وفي « تهافت الفلاسفة » وفي الرسالتين الكلاميتين : « فصل المقال » و « الكشف عن مناهج الادلة » .

والواقع انه يمكن قسمة مؤلفات أبن رشد الى ثلاثة اقسام : (ا) شروحه لمؤلفات ارسطو وتفاسيره لآرائه ، (ب) نقده للفسارابي وابن سينا باسم الارسطوطالية الصحيحة ، التي شو هاها او قصرا عن فهمها ، على مساعتد ؛ (ج) تدليله على الاتفاق الجوهري بين الفلسفة اذا فهمت على وجهها الصحيح ، والشريعة اذا أو الت تاويلا قويما .

### دوره الفاعل في الفكر الفلسفي

لقد درج مؤرخو الفلسفة الوسيطة ، حتى الآن ، على دراسة ابن رشد « كشارح » ، وبالتالي على ابراز دوره في تفسير فلسفة ارسطوطاليس . الا ان مكانة هذا الفيلسوف في تاريخ الفكر الاسلامي مختلفة اختلافا جلريا . ولقد نشأ من جراء ذلك خطأ في تقدير فحوى فلسفته يوجب الاسف ، فادى ذلك الى ابرازه ، من جهة ، كزعيم لتينية على سلطة الكنيسة الرسمية ، وكانه سيجر دي برابان مسلم ، ومن جهة ثانية كزعيم لتيار عقلي جديسة بين اليهود في اسبانيا وجنوبي فرنسا ، كان من شأن هذه النظرة فضلا عن ذلك ، صرف الاذهان عن دوره الفعال في معالجة مشكلة التقريب بين الفلسفة والشريعة ، التي تجلت فيها على ما يبدو ، اعمق التزاماته العقلية ، مما عمل بالتالي على « تأميم » هذا الفيلسوف ، اذا صح القول .

بالطبع ، لا نويد هنا الانتقاص من دور ابن رشد في تفسير فلسفة السطو . فهو في هذا المجال بقف في طليعة ذلك الرعيل من العلماء العالمين اللين برهنوا ابتداء من ثيوفراسطس ، ومرورا بالفارابي حتى القديس توما الاكويني ، بحكم توفرهم جميعا على دراسة ارسطو ، على وحدة الشر الفلسفية . ولكن لا ينكر اثنا اذا تفاظنا في غمرة هذا التابيد ، عن اهتماماته المقلية الحيوية ، وعن مكانته في مراحل الفكر الاسلامي ، تكون قد اسانا اليه اسادة بالفة .

## ابن رشد في الفكر اليهودي

من الموامل التي ادت الى « امعية » ابن رشد ظرف تاريخي هام هو انه بظهور الارسطوطالية في اوروبا الفربية ، في اواخر القرن الثاني عشر ، اتجه النظر اليه كعلم غير منازع بين اليهود والمسيحيين ، فالاكبار الذي كان يكنه له موسى بن ميمون (ت ١٢.٤) وتلعيسله يوسف بن يهودا ادى الى اشتهاره بين اليهود كعفسر ارسطوطاليس الاعظم ، وقبل نهاية القرن الثاني عشر ، كانت مؤلفات ابن رشد تقرأ بالعربية بين العلماء اليهود الذين كانت ثقافتهم الفلسفية، كما يقول رينان، «انعكاسا للثقافة الإسلامية ليس الا١٤٤ . غير ان تشرد اليهود في مطلع القرن الثالث عشر ، ما وراء جبال البيرية وعلى ساحل البحر المتوسط ، اقتضى ان تترجم مؤلفاته الى العبرانية ، وقد كان ساحل البحر المتوسط ، اقتضى ان تترجم مؤلفاته الى العبرانية ، وقد كان يوسف بن طبون ، ويعقوب بن ابا ماري ، وسمعان اناطولي ، وسليمان بن يوسف بن آيوب ، وزكريا بن اسحق ، ويوسف بن ماخي ، اشهر تراجمته في يوسف بن آيوب ، وزكريا بن اسحق ، ويوسف بن ماخي ، اشهر تراجمته في القرن الثالث عشر ، اما في القرن الرابع عشر فقد شمل هؤلاء كالونيم بن كالونيم ، وكالونيم بن توددوس ، وصعوئيل بن يهودا بن مشولان . و ومن ميزات القرن الرابع عشر قيام طائفة كبرى من الشروح على شروح ابن رشد ١٥ .

## ابن رشد في الفكر اللاتيني

لم يكن الطور اليهودي الا المرحلة الاولى في هجرة ابن رشد غربا ، فبحكم الصلات الثقافية الوثيقة بين اليهود والمسيحيين وشيوع الالما باللغة العبرانية شيوعا حسنا في اوروبا الغربية ، كما يتبين من سيرة بعض العلماء، كروجر بيكون (ت ١٢٩٤) وريموند مارتين (ت بعد ١٢٨٤) ، تحسنت جدا الترجمات اللاتينية للمؤلفات الغلسفية العربية ، في مطلع القرن الشالث عشر وقد تمت في الغالب بطريق العبرية ، فبين سنتي ١٢١٧ و ١٢٣٠ ترجم ميخائيل الاسكتلندي الى اللاتينية شروح ابن رشد على « السماء والعالم » و « في النفس » ، و « الكون والفساد » ، و « السماع الطبيعي » ، و « مسا بعد الطبيعة » ، و « الآثار العلوية » ، فضلا عن جوامع «الحس والمحسوس» و « جوهر الجرم » ٢٥ . وقد تولى ترجمة الشروح الاخرى تباعا عدد مسن العلماء الاقل شهرة ، وبالإجمال فقد ترجم خمسة عشر من شروح ابن رشد الشمائية والثلاثين على مؤلفات ارسطو من العربية الى اللاتينية راسا في خلال القرن الثالث عشر ٢٠ .

#### اهم مصادر فلسفته

وبمكن القول ان شروح ابن رشد ، بعد ذلك ، باتت جزءا مسن التراث الارسطوطالي في اوروبا الفربية - اما في العالم الاسلامي نقلما كان لابن رشد تلامذة او اتباع وحتى نقاده ، لم يكونوا في الغالب ذوي شأن يذكر . فاذا نحن استثنينا ابن تبعية (ت ١٣٢٧) ، لم نجد بينهم من هيو بمنزلة ناقد ابن سينا الاعظم ، اعني الفزالي . لكن اتباعه ونقاده في الفرب يؤلفون رهطا بارزا منهم ، موسى بن ميمون ، وسيجر دي برابان ، وموسى ابن طبون ، والقديس توما الاكويني .

أذا شئنا أن نقف على افكار ابن رشد المسلم في الفلسفة والدين ، فاهم مصدر نعتمده هو ولا شك « تهافت التهافت » ، وهو احد الوُلفات الفلسفية الدينية العظمى . لقد وضعه على الارجح سنة .١١٨ ، فاذا هو خلاصة تفكيره الفلسفي في اعمق صوره . وقد اشتمل على نقض منظم لمآخد الفزالي على الملسفة اليونانية العربية . وهو فضلا عن ذلك عرض منظم لما خلد العامل المكار منظم افكار مؤلفه.

وكان الغزالي، كما يذكر القارىء، قد ساق حملته الشعواء على الفارابي وابن سينا ، وهما في رايه المفسران الاسلاميان المقدمان بين شارحي ارسطو . اما ابن رشد فبدلا من أن يدافع عن هذين الفيلسو فين المسلمين ، كثيرا ما كان يكتفي باظهار مدى انحرافهما عن تعليم ارسطو الاصيل ، او صحة ادلة الغزالي من الناحية المنطقية . لقد تمكن بدرسه العميق وتحليله الدقيق لنصوص ارسطو ، من أن يبين مسدى ذلك الانحراف ، بادق مما استطاعه أي فيلسوف مسلم آخر ، وأن يرد القضايا التي كانت تفصل بين الفلاسفة والمتكلمين الاسلاميين الى عناصرها الجوهرية . أن بعض هذه القضايا قد بسطت باسهاب أوفى في بعض شروحه الكبرى ، « كالسماع الطبيعي » و « ما يعد الطبيعة » مما هي في « النهافت » ، الا إننا لا نجد في أي كتاب من كتبه عرضا أوقع وانصع لهذه القضايا من العرض الوارد في هذه الرائمة من روائع وانطسغي .

## وحدة الحقيقة بين الفلسفة والشريعة

وقبل ان نتطرق الى موقف ابن رشد من حملة الفزالي على ابن سينا ، يقتضي ان نفحص ، بشيء من التفصيل ، عن ماثرته الهامة في ميدان التوفيق بين الفلسفة والشريمة . نقد كانت هذه المسالة منذ عهسد الكندي احسدى المسائل الكبرى التي اثارت حفيظةالمتكلمين ضد الفلاسفة والقت ظلا قاتما على نرعة التفلسف في البلاد الاسلامية . على ان ابن رشد استحدث اسلوبا كلاميا صارما فاق اسلوب اي من اسلافه دقة ، تمكن به من معالجة هـبله المسألة معالجة فعالة .

كانت نقطة الانطلاق في هذا الاسلوب النظرية الافلاطونية المحدثة المتاخرة القائلة بوحدة الحقيقة ، على اختلاف مظاهرها . وربعا كان « اخوان الصفاء » اول من روج لهذه النظرية في القرن العاشر ، الا انها من المفترضات الاساسية في نظام الكندي والفارابي وابن سينا وفي المدرسة الاشراقيسة برمتها ، ولكنها ليست مسلمة في رأي طائفة من المفكرين المارقين شبعة ابن الراوندي والرازي . ومن البين أن وحدة الحقيقة المتوارثة عسن التقليد الافلاطوني الهليني المحدث ، كما يتجلى في انتقائية بامبليخوس ودمسقيوس وسيريانوس وسنبلقيوس ، كانت السبيل المنطقي الوحيد الذي كان بوسسع الفلاسفة المسلمين أن يبرروا بواسطته مباحثهم الفلسفية ويرضوا المتكلمين ويرووا غليل العقل التواق الى الانسجام الذاتي .

## وحدة الحقيقة في غمرة التشبيه

اثارت الآبات التي تنطوي على التشبيه والتي يحفل بها القرآن مشكلة هذه الوحدة منذ البدء . فاشارات القرآن الى الاستواء على العرش (سورة الاعراف ، الآبات ه و ٢٠٠ و ٥٥) ، والى رؤية الله يوم القيامة (سورة القيامة الآبة ٢٢) ، اذا اكتفينا بذكر هذين الشاهدين البارزين على هذه الآبات المنطوية على تشبيه أو تجسيم ، حملت علماء الكلام الميالين الى التلاع باسباب العقل، منذ عهد واصل بن عطاء ، على تأويل هذه الآبات تأويلا يضمن تنزيه الله عن الجسمانية ، دون تجريدها من مضمونها العقلي . وهكذا أول المعتزلة وتباعم الاستواء بمعنى تفرد الله بالملك أو الجبروت ، ورؤية وجه الله بعني المشاهدة الصوفية .

اما الفقهاء والمفسرون من اهل الظاهر ، امثال مالك بن انس ( توفي ٧٩٥) واحمد بن حنبل ( توفي ٧٩٥) ، فلم تقلقهم الآيسات النطوية على التشبيه الى حد يذكر فهم بحكم ايمانهم المطلق بقدسيسة النص القرآني ويمصمته عن الخطأ ، اكتفوا بالتسليم بصحة هذه الآيات دون اخذ او رد . الا ان هذا الموقف الذي وقفوه هم وعدد من اهل الظاهر ، وجسرى عليسه اقرائهم في العصور اللاحقة ، لم يرو غليل المتكلمين المقليسين فضلا عسن الملاسفة ، او هو لم يرض فضولهم العقلي . وكان ابن رشد نفسه مؤمنا

بعصمة القرآن أيضا ، الا أنه لم يكن أقبل أيمانا بوحدة الحقيقة كقضيسة بديهية ٥٠ . ولم تنظو هذه القضية البديهية عنده على ضرورة التدرع بالتأويل وحسب ، بل أنطوت أيضا على الاقرار بتكافؤ الفلسفة والشريعة أو العقسل والوحي ، من حيث هما مصدران أوليان وصادقان للحقيقة المطلقة ، وأذا كان بعض الفلاسفة قد جنحوا بداعي أعجابهم المغرط بالفلسفة ، كما جنح أبن سينا إلى التفريط بهذا التكافؤ ، فأن بعضهم الاخر ، شيمة الكندي مثلا ، لم يشك به قط. ولقد فأق أبن رشد أي فيلسوف مسلم آخر في أيضاح مفهوم التكافؤ هذا واستنبط منه جميع النتائج المنطقية التي انطوى عليها .

# دلائل تكافؤ الفلسفة والشريعة

اعان ابن رشد بوجه خاص على اتخاذ الموقف الصعب الـذي دعوناه «تكافؤ الفلسفة والشريعة» او «العقل والوحي» امران: الاولى التمييز القرآني (سورة آل عمران ، آية ه)، الذي اقره المفسرون منذ عهد الطبري (توفي ١٩٣٧) بين الآيات المتشابهات والآيات المحكمات ، والثاني الافتقار الى سلطة تعليمية عليا في الاسلام ( السني ) ، تنفر د بحق تحديد مضمون العقيدة الإيمانية . فالذي يفترضه الامر الاول هو الاقرار بان بعض الآيات المنزلة لا يمكن حملها على الظاهر ، والذي يفترضه الثاني هو الحاجة الى سلطة يسند اليها حق الفصل في الخلافات العقائدية . أما في الاسلام الشيعي فقد اسند همذا الحق الى الامام ، الذي كان يعتبر رئيس الامة الزمني والروحي ، فضلا عسن كونه العلم المصوم ، لذا لم يتخد الخلاف بين الفلسفة والشريعة شكلا حادا في الاوساط الشيعية ، ابتداء باخوان الصفا في القرن العاشر واننهاء بناصر خسرو في القرن الحادي عشر والشيرازي في السابع عشر .

يكتُنف أبن رشد ، في محاولة تعيين الهيئة التي ينبغي ان تسند اليها هذه السلطة العقائدية ، عن ابرز جوانب عبقريته ، وهنا ايضا يعده القرآن بالله بالله يقول : « هو السلي انسزل بالله يعد الكتاب » ، يضيف : « منه آيات محكمات هن ام الكتاب » واخر متنابهات . . . وما يعلم تأويله الا الله والراسخون في العالم » (سورة آل عمران ، آية ه) ، هذا على الاقل بحسب قراءة عريقة وجديرة بكل اعتبار .

## الراسخون في الملم هم الفلاسفة

وبلاحظ فورا أن المشكلة برمتها تدور على تاويل العبارة « الراسخون

#### الفصل الثالث : ابن رشد والدفاع من المشائية

في العلم » . وعند ابن رشد ان هذه العبارة لا تتحمل الا تأويلا واحدا ، هو انهم الفلاسفة . وبعض حججه يقوم على اسس تاريخية ، بينما يقوم البعض الاخر على اعتبارات نظرية مجردة . فهو بناء على المنطق الارسطوطالي ، وعلى فهمه الخاص لمناهج المتكلمين العقلية ، ينتهي إلى هذه النتيجة القاطعة ، فأرسطو يميز ، كما هو معروف ، في التحليلات الثانية ( « كتاب البرهان » ا ، ١١ ٧ ب ) وفي « طوبيقا » ( « كتاب الجدل » ا ، ١٠ ١ ١ . ١ بن الادلة البرهانية والادلة السفسطائية ؟ وبورد في كتاب « سوفسطيقا » ( ١ ١ ٢ ب) المكالا اربعة من الاقيسة السفسطائية هذه هي : التعليمية ، والجدلية ، والمتدلية ، والمتحانية ، والمحدلية ، أم يشرح في « ريطوريقا » ( ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ المناه المناه المناه على البرهاني والجدلي والخطابي ، وبعتبر القياس المناه المناه ، والمجدلي والخطابي ، وبعتبر القياس البرهاني من اختصاص المتكلمين، والخطابي من اختصاص المتكلمين، والخطابي من اختصاص جمهور الناس الغالب ١٠ .

## شروط التاويل وحدوده

ويأخذ ابن رشد على المتكلمين، بعد اتهامهم بضعف ادلتهم الجدلية، تصريحهم بأسرار التأويل التي بعب ان لا يخوض فيها المرء الا مع من هو اهل لها، وزرعهم بالتالي بدور الفتنة وانشقاق بين المسلمين ٥٧ . وقد الف ابن رشد كتابه في « الكشف عن مناهج الادلة » ٨٥ لتعزيز موقف ضد المتكلمين بوجه عام والاشاعرة بوجه خاص . وقد اربد به ان يكون تكملة لكتاب « فصل القال »، وغرضه الفحص « عن الظاهر من العقائد التي قصد الشارع (اي النبي) حمل المجمهور عليها » ، تعييزا لها عن تلك المقائد الفاسدة التي جرتهم تأويلات المجمهور عليها » ، تعييزا لها عن تلك المقائد الفاسدة التي جرتهم تأويلات المتكلمين الواهية الى الاخد بها ٥٠ . وهو يعني بالظاهر من المقائد تلك المعتقدات الضرورية لاكتمال ايمان المسلم ولضمان سعادته في الدارين . وتعيين هذه المعتقدات يتبح الفرصة لابن رشد كي يضع صيفة للايمان الصحيح ، كما يراه ، ولشروط التأويسل الصحيح وحدوده .

الشرط الاول هو انه ليس من اختصاص المتكلمين (سواء عنينا بهم المتزلة او الاشاعرة ) ولا الحشوية (وهم اهل الظاهر) ولا الباطنية (اي الاسماعيلية واصحابهم) التوقر على وضع التأويلات الصحيحة التي يتطلبها الايمان الحق ، لان ذلك عنده من اختصاص الفلاسفة دون سواهم . اصالخوض في مآخذه الجزئية على كل من هذه الفرق ، فيخرج عن نطاق هذا المحوما الترجمة المربية القديمة : المرائية والمجاهدية ، داجع : منطق ارسطو ، ج٢ ، ٢٢ و ١٧٤٠ . ٢٢٩

الكتاب ، وبكفي ان نشير الى ان التهمة العامة التي يسوقها ضدهم هي ان تاويلاتهم « محدثة » او « مبتدعة » ، وليس لها اساس في الكتباب والسنة ١٠ .

والشرط الثاني هو ان « الكتاب » الذي يخاطب طبقات الناس الثلاث، لا الغلاسفة وحسب ، يستعمل اشكال القياس الثلاثة الآنفة الذكر ١١ . وكل طبقة انما تبلغ من التصديق الدرجة الخاصة بها ، والتي تتطلبها سعادة افرادها . وذلك دليل ، عند ابن رشد ، على حكمة الله السذي لا يخاطب الناس الا بحسب مداركهم ١٢ .

والشرط الثالث هو أن التأويل بنبغي أن يفهم على حقيقت ويطبق تطبيقا صحيحا ، ونعني بالتأويل ، كما يقسول أبن رشد ، « أخراج اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية ، من غير أن يخل ذلك بعادة لسان العرب في التجوز بتسمية الشيء بشبيهه أو سببه أو لاحقه أو مقارنه أو غير ذلك ١٢٠ . ويكرر أبن رشد مرارا أن على الجمهور أن يكتفي بحمل الآيات القرآنية على ظاهرها ، وأن التصريح « باسرار التأويل » أثم عظيم ، أرتكبه الفزالي خاصة ، والاشاعرة عامة ، و فحوى هذا القسول ، كما هو واضح ، هو أن ثمة ضربا من الفضول الفكري الاثيسم الذي لا يمكن أن يفضي الالى الهلاك والذي ينبغي أن يمنع عنه الجمهور بأي ثمن ، ما داموا غسير مجهزين لادراك معاني الوحى الباطنة بالتأويل .

## مواطن التاويل واصحابه

أ ــ حيث لم ينعق<sup>ر</sup> الاجماع حولَّ المدلول الشرعي والعقائدي في بعض الآيات .

ب - حيث يبدو أن الآيات القرآنية تتمارض منطقيا أحداها مع الاخرى .

ج - حيث يبدو أن هذه الآيات تتعارض مع مبادىء الفلسفة أو بدائه العقل الطبيعي .

اول هذه الإجوال هو-، دون شك ، اخصب حقل للتاويلات المكنة . فمبدأ الاجماع نفسه لم يحدد بدقة ، ولما لم يكن ثمة سلطة دينية تعليمية ،

تعذر أن تكون حجة الاجماع قاطعة ١٠ فقد كان من المكن نظريا ـ بالطبع ـ انمقاد الاجماع على جميع القضايا الشرعية والمقائدية التي تهم المؤمن منذ عهد النبي ، بحيث يغدو مجال التأويل من أول الامر محدودا للغاية . ألا أن ظاهرة الشقاق الديني منذ صدر الاسلام شاهد قاطع على أن ذلك لم يتيسر تاريخيا . وثاني هذه الاحوال هو الذي شغل مفسري القرآن والمتكلمين ( لا سيما المعتزلة منهم ) بالدرجة الاولى . ألا أن الذي شغل أبن رشد نفسه هو بالفعل الحالة الثالثة ، ذلك لان الحرب الجدلية استمرت سجالا بين التكلمين والفلاسفة طيلة أجبال ، وهدت بالقضاء على الفلسفة في الاصقاع الاسلامية ، ودفعت بها الى شفير الخسراب ، في أعقباب حملة الفزالي المشهورة ، لذا شعر أبن رشد بان نصرة الفلسفة مستطاعة فقط ، أذا الشهورة ، لذا أو لت تأويلا صحيحا لا بد من أن تتفق كل الاتفاق معالفلسفة ، أن الشريعة أذا أو لت تأويلا صحيحا لا بد من أن تتفق كل الاتفاق معالفلسفة ،

ومن الجدير باللاحظة ان ابن رشد لا يقر للفيلسوف ، اذ يعمل على التوفيق ببن الحكمة والشريعة عن طريق التأويل ، بحق وضع عقائد جديدة ، او على العكس ، بر فض عقائد صريحة واردة في الكتاب والسنة . فيلزم عن ذلك ان الفيلسوف ، كالمفسر للنصوص المنزلة ، مقيد بهذه النصوص كل التقييد . وهذا اول حد ، ولعله اهم الحدود ، لاسلوب التأويل الفلسفي ، ولكن ثمة حدودا اخرى لا تقل عنه شأنا . فللفيلسوف كما لاوضع الناس في مجتمعه الديني ، رغبة شخصية بالخسلاس ، او بعما يدعى في المصادر العربية بالسعادة في الدارين . ولكي يتسنى له هذا الخلاص ، عليه ان يتمسك بتلك المعتقدات التي لا يتم الخلاص الا بها .

#### امهات العقائد المنجية

لذا بات تعيين هذه المتقدات من اهم القضايا التي تواجه الغيلسوف . وكما يتبين من كتاب « الكشف عن مناهج الادلسة » خاصة ، تتألف هسذه المتقدات التي لا مغر للغيلسوف والمتكلم والرجل العادي على السواء من الاقرار بها مما يلي :

١ وجود الله كصانع ومدبر للمالم ، واوفى البراهين في رايه على
 هذا الوجود ليس الدليل السببي الذي وضعه أرسطو، ولا دليل الجواز الذي
 اخذ به ابن سينا والمتكلمون الاشاعرة ، بل دليل الاختراع ودليل العناية .

وقد « نبه عليهما الكتاب العزيز » وهما ، كما يقول، يتفقان مع مدارك طبقات الناس على اختلافها .

٢ ـ الوحدانية التي تدل عليها الآيات القرآنية الثلاث: « لو كان فيهما الهة الا الله لفسدتا » (سورة الإنبياء، آية ٢٢) و «ما اتخذ الله من ولد وما كان معمه من اله ، اذن لذهب كل اله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض ، سبحان الله عما تصفون» (سورة المؤمنون ، آية ١١) و « قل لو كان معه آلهة كما يقولون ، اذن لابتغوا الى ذي العرش سبيلا (سورة الاسراء ، آية ٢٤) ، وهذه الآيات هي اساس جميع الادلة الفلسفية على الوحدانية ، عند ابن رشد .

 ٣ ـ صفات الكمال السبع التي يستندها القرآن الى الله ، وهي العلم والحياة والقدرة والارادة والسمع والبصر والكلام ، والتي يترتب على كل مسلم التصديق بها ٦١ .

ه ـ صنع الله للمالم .

٦ \_ صدق النبوة .

٧ \_ العدل الالهي .

٨ - المعاد .

## الخلق من شيء في القرآن

وقد نص القرآن دون التباس على جميع هذه المتقدات ، ولم يسدع بالتالي للفلاسفة او المتكلمين او الجمهور خيارا في الاخد بها . هنا ببيست التأويل او الجدل ممتنما جملة . ومع ذلك ، فمن الجلي ان كيفية فهمنا لهذه المتقدات لم يخل نص القرآن بثمانها من بعض الالتباس. لناخد على ذلك مئلا مسالة صنع المالم . فالقول بأن العالم من صنع الله لا يرقى اليه شك . اما ان يكون قد صنعه من عدم وفي زمان ، كما يرى المتكلمون ، فامسر لا يرضحه النص تماما . فليس في القرآن آية واحدة تنص على « ان الله

كان موجودا مع العدم المحض » وان العالم وجد بعد ان لم يكن ، بل السذي يبدو في عدد من الآيات القرآنية هو العكس ، وهو ان صورة العالم محدثة ، في حين ان زمانه ومادته كليهما ازليان ، فالآية ، «وهو الذي خلق السماوات والارض في ستة ايام وكان عرشه على الماء» (سورة هود ، آية ٧) ، تفترض ازلية الماء والعرش والزمان الذي هو مقياس وجودها ، وكذلك الآية ، « ثم استوى الى السماء وهي دخان » (سورة فصلت ، آية ١١) ، فهي تفترض ان السماء خلقت من مادة قديمة ، هي الدخان ١٨ .

## المعاد في القرآن

أو دعنا ننظر في مسألة الماد التي لا تقل عن الخلق تعقيدا . فالماد مما « اتفقت على وجوده الشرائع وقامت عليه البراهين عند العلماء » ، كما يقول ابن رشد ١١ . والغرق الوحيد بين الفلاسفة والمتكلمين في هذا الباب هو ان صفة المعاد قد أو ّلت على وجوه شتى . فالقرآن ، حرصا منه على مصلحة سائر البشر ، يمثل على السعادة والشقاء تمثيلا حسيا ، لتقريب ذلك من افهامهم . ولما كانت هذه التمثيلات الحسية تؤدي غرضا خلقيا وروحيا هاما ، هو الحث على حياة الفضيلة ، فلا يسع الفيلسوف الا الترحيب بها ، ما دام واثقا من أن تقرير ذلك من اختصاص الانبياء الذين سنوا الشرائع للبشر ، ٧ . صحيح أن بعض الكتب السماوية قسد استفنت عن التمثيلات الحسية ، الا أن ميزة القرآن عليها جميعا أنه قرن الاسلوب الحسي بالاسلوب الروحاني ، فضمن على هذا الوجه سعادة الطبقات الثلاث ١٧ .

فمن القرائن الواضحة فيهذا القول ان الجمهور؛ خلافا للفلاسفة والمتكلمين، لا يفقه الا لفة التمثيلات الحسية و لما فات المتكلمين هذا الامر ، عمدوا الى التفرع بالتأويل ثم صرحوا به حتى في هذا الباب المحظور ، وبذلك افسدوا ايمان العامة واطلوا الحكمة الالهية التي اقتضت استعمال لفة التمثيل هذه. ولكن لما كانت التمثيلات الحسية التي يحفل بها القرآن لا تدخل في عداد الاقاويل المتشابهة ، فواجب الجمهور حملها على ظاهرها . وكل محاولة للفوص على معانيها الباطنة بالتأويل محاولة فاشلة ٧٢ .

ومن القرائن الاخرى ان للدين ميدانا اوسع من ميدان الفلسفة ، على الرغم من اتفاقالفلسفة والتنزيل في امهات المقائد . فالفلسفة انما « تنحو نحو تعريف سعادة بعض الناس المقلبة » ( اي الفلاسفة ) ، بينما الشريعة تنحو نحو سعادة جميع البشر ، لذا استعملت انماط القياس الثلاثة، الخطابي

والجدلي والبرهاني ٧٢ . ومع ان هذه الانصاط مختلفة ، فهي ليسست متضاربة ، فالنتائج التي ننتهي اليها بالبرهان لا تختلف من حيث المضمون عن النتائج التي ننتهي اليها بالطرق الجدلية او الخطابية ، وانما الذي يختلف هو الشكل الذي يعبر به عنها .

## ما وراء العقل من معارف

اضف الى ذلك ان ثمة عددا من القضايا الإيمانية التي تقع خارج نطاق المقل ، فلم يكن بوسع الفلسفة لذلك ان تتطرق اليها . وقد اصاب الفزالي حين قال : « ان كل ما قصرت عن ادراكه العقول الانسانيسة ، فواجب ان نرجع فيه الى الشرع » ١٧٠ . وقد يكون عجز العقل في بعض الحالات ، عسن ادراك ضرب من المعارف الضرورية لبلوغ السعادة « في اصل الفطرة » ، وقد يكون في بعضها الاخر ناجما عن امر عارض من خارج او ملازم لطبيمة المعلوم نفسه . وفي جميع هذه الحالات ، « جاء الوحي متمما لعلوم العقل » ضرورة ، كما يقول ابن رشد ٧٠ .

# العلم فاعل ومنفعل لاكلي وجزئي

لننتقل الان الى نقض ابن رشد لمآخذ الفزالي الكبرى على ابن سينا . فمن اهم هذه المآخذ الهام ابن سينا و فمن اهم هذه المآخذ الهام ابن سينا والافلاطونيين المحدثين عامة بتجريد الله من سائر الصفات الابجابية ؟ على غرار المتكلمين من المعزلة و فهم يعتبرون هذه الصفات متميزة عن ذا تالوصوف وطارئة عليه ؟ لذا كان التركيب من الصفة والذات ممتنعا منطقيا ؟ بالنسبة الى الله وهو عندهم لا متناهسي البساطة ٧١ .

وابن رشد في رده على هذه الدعوى ، يتهم الفزالي بالتقصير عن ادراك طبيعة هذا الاسناد الحقة ، بنسبتها الى الخالق ، وباضافتها الى المخلوق . فالفلاسفة لا ينفون « صفات الكمال » ، اي العلم والارادة والحياة والقدرة والكلام والسمع والبصر ، الا انهم ينفون ان تكون نسبتها الى الله والى المخلوق واحدة ، وانعا هي « باشتراك الاسم » لا غير . وعندهم انه ليس بين الله والمخلوق نسبسة اصلا . فصفسة العلم يعكن استنباطها من الترتيب الرائع الذي نشاهده في العالم المصنوع ، والحكمة التي سخر بحسبها الادني للاعلى . فالعلم اذن صفة قديمة من صفات الله ، اما كيفيسة ارتباطها بالموجودات الحادثة ، فمطوية عن علمنا . قلزم عن ذلك انه لا يجوز لنا ان

نقرر ان الله يعلم كون المحدثات او فسادها ، لا بعلم ازلي ولا بعلم محدث ٧٧ . فليس بين العلم الالهي وبين العلم البشري ( اي بين العلم الازلي والعلم المحدث ) نسبة مطلقا ، ما دام علم الله علة للمعلوم ، بينما علم البشر معلول للمعلوم ، فاذا صح ذلك ، وجب انكار قول ابن سينا ان الله يعلم الجزئيات بعلم كلي ، وذلك على اساس ان الكلي والجزئي من الاعتبارات التي تصدق على العلم البشري ، لا على العلم الالهي ، والحق ان كيفية علم الله مما لا يحيط به ادراكنا ، اذ كان « لا يدرك كيفيته الا هو » ٨٧ .

# الحياة والعلم والقدرة والارادة والكلام

ومن الصفات التي تقترن ضرورة بالسعلم صغة الحياة . أذ يظهر في الشاهد أن الحياة شرط لازم من شروط العلم ، وبناء على هذه القدمات نستنتج أن الله لا بد أن يكون حيا . وعليه قس الارادة ، والقدرة والكلام ، فأن من شروط صدور الفعل عن العالم أن يكون مريدا له وقادرا عليه . أما الكلام ، فلما كان مجرد دلالة ظاهرة ، لفظية كانت أو غير لفظية على العلم الذي في نفس الفاعل ، اقتضى أن يكون الله متكلما ، وأخيرا لا بد من استاد السمع والبصر إلى الله ، من حيث أنه ينبغي له أن يلم بجميع أنواع المدركات العقلى منها والحسى ٧١ .

# كيفية العلم الالهي مجهولة

لا يشرح ابن رشد بوضوح الكيفية التي يستوعب بها الله هذه المدركات الحسية ، فكيفية علم الله في رايه ، سواء اكانت عقلية او حسية ، مسا لا يعبط به الادراك البشري ، لانها لا متناهية وخارجة عن نطاق الادراك الا انه مع ذلك لا يتخلى كليا عن محاولة تعليلها تعليلا عقليا ، وبوجه خاص عن التدليل على نسبتها الى اللهات الالهية التهاية هي الموضوع اللائق العقل ، فقد كان غرض ارسطو في تقريره ان اللهات الالهية هي الموضوع اللائق الوحيد للملم الالهي انما هو حرصه على تنزيه الله عن الاسفاف او التحول اللذين يقترنان بمعرفة كل ما هو جزئي . وابن رشد يسلم بهذه المقدمات ، الا انه يعمل جاهدا على ان ينزه الله عن تلك الحال من الجهل بالجزئيات التي يعمل جاهدا على ان ينزه الله عن الك الحال من الجهل بالجزئيات التي اعتبرها ارسطو عنوان الفيطة الالهية المطلقة . فمن طبيعة العلم الذي نسبه الى اللوات او الجواهر المفارقة، في ما يرى، ان اللاات والوضوع فيه واحد . الى الله انه «من قبل انه يعلم ذاته فقط ، يعلم الموجودات بالوجود

#### الباب الناسع : الحقبة الاندلسية والعودة الى المسائية

الذي هو علة في وجودها . . . فالاول سبحانه هو الذي يعلم طبيعة الموجود ، بما هو موجود باطلاق الذي هو ذاته » . ٨٠ .

## الرابطة السببية

يدور القسم الثاني من كتاب الفزالي « تهافت الفلاسفة » على ادبع قضايا طبيعية اعتبرها منافية للعقيدة الإسلامية . في القضية الاولى ، ينكر صحة الرابطة السببية على اساسين : الاول هو الاساس الكلامي الذي كان الاشاعرة منذ عهد الباقلاني ( توفي ١٠١٣) قد روجوا له ، وهو أنها تصطدم بالمفهرم القرآني للقددة الالهية المطلقة واختصاصه اللامحدود بالفعل الحسر والمعجز في العالم . والثاني هو الحجة الفلسفية القائلة أن الاقتران المزعوم بين الاسباب والمسببات الطبيعية لا يستند الى المشاهدة أو قواعد المنطق. فالمشاهدة أو لا ) لا تؤيد الزعم القائل أن المسبب يحدث عن السبب ، بسل معه وحسب ، ومن الشعط أن نرد الاقتران الزمني الى الارتباط السببي الضروري ؛ وهي ثانيا ؛ لا تثبت أي رابط منطقي ضروري بين حدث ما «ح» وآخر «ث» ، بل الذي يربط بينهما هو التقدير الالهي القاضي بأن يحدث ها «ح» على اثر «ح» . وليس ثبة ما يمنع من انقطاع هذه السلسلة التي انتظمت بتدبير الهي ، متي شاء الله أن تنقطع كما يحدث في باب الخوارق التي يدعوها المسلمون معجزات ١٨ .

أما أبن رشد فيدهب في رده على هذه الحجة الى ان اتكار لا الاسباب الفاعلة » انما هو من فعل متكلم لا جاحد بلسانه لما في جنانه » او منقاد لشبهة سفسطانية » . فالدوافع التي حفزت الاشاعرة عامة والفزالي خاصة على اكتار الارتباط الضروري بين الاسباب والسببات كانت الحرص على اختصاص الله بالقدرة والفاعلية في العالم . الا ان هذا الانكار يستلزم ابطال مفهسوم الفعل جملة » وبالتالي تقويض الاسس التي يمكن ان تنسب بحسبها ظواهر الكون والفساد في العالم الى الله ٨٢ . وهكذا قوض الفزالي » غير عامد » الاساس المنطقي الوحيد الذي يمكن ان نبنى عليه فكرة انفراد الله بالفاعلية .

## نفي السببية يبطل التدبير

ثم أن العلم الصحيح هو اساسا العلم بالاسباب التي تكمن وراء ظاهرة معينة . فبمقدار ما نجهل هذه الاسباب ، نجهل حقيقة تلك الظاهرة . واللي يلزم عن ذلك ان من « رفع الاسباب فقد رفع العقل » ٨٢ . والنتائج التي

تترتب على هذا الرفع تسيء الى الفلسفة والعلم بقدر ما تسيء الى الشريعة. فاذا كان كل ما يحدث في العالم يحدث بالاتفاق او الصدفة ، او يتوقف على قضاء الله وقدره الذي لا يحيط به الادراك ، فنحن لن نستطيع الكشف عن أي سنة تتحكم بالعالم ، وهذا يؤدي ضرورة الى انكار الحكمة التي تتجلى فيه ، بل وانكار وجود صانع حكيم له ، فغي ضوء هذه النظرة ، يستحيل علينا حتى اثبات وجود الصانع بالاستناد الى النظام والترتيب اللليسن نشاهدهما في العالم ، ويتعذر نقض حجج الدهريين الذين ينسبون كل احداث العالم الى الاتفاق او الصدفة العمياء ٨٤ . وهذه النظرة لا تعارض اقوال الفلاسفة وحسب ، بل تنافي الآيات القرآنية التي ترى في العالم دلائل صنعة الخالق المحكمة .

اما المسائل الطبيعية الاخرى الواردة في « التهافت » فتدور على طبيعة النفس وروحانيتها ومعادها ، فالفلاسفة ، في راي الغزالي ، عاجزون عسن التدليل عقليا على المسألتين الاوليين ، وبناء على ذلك كانت الثالثة التسي يزعمون انها تلزم عنهما باطلة . وادهى من ذلك ان بقاء النفس او معادها ، حتى في حال نجاحهم في اثباته ، لا يبلغ شأو معتقد المسلمين بحشر الاجساد .

فني المسالتين الاوليين ، يكتفي ابن رشد ، في رده على الغزالي بتقرير المذهب الارسطوطالي القائل ان الجانب العقلي من النفس وحده مفارق المادة فهو بالتالي قابل للبقاء لدى انحلال الجسد ١٠٠٠ الا انه في ابطال المسألة الثالثة ، يكشف عن جانب جديد من مفهومه للصلة بين الحكمة والشريعة ، وقد سبقت الاشارة اليها ١٠٠٠.

## فساد نظرية الفيض

اما مآخذ ابن رشد على الفارابي وابن سينا ، سواء في « تهافت التهافت » او في الشروح ، فكثيرة وحاسمة ، فهو يذهب الى ان هذين الفيلسوفين الاخذين بالافلاطونية الجديدة ، في استغراقهما في مشكلة التوفيق ، قد قصرا عن ادراك مدى الخلاف بين ارسطو واستاذه افلاطون ، ولا سيما الحملة التي ساقها ارسطو على نظرية المثل الافلاطونية ، او قللا من شأن هذا الخلاف ٨١ . ثم ان نظام الفيض الذي هو من فلسفتهما الكونية والماورائية بمثابة حجر الزاوية ، لا يمت الى ارسطو بصلة ، واذ نسباه الى ارسطو ، شوها مذهبه تشويها تاما ٨٧ . ينص هذا النظام على ان الكون برسته يصدر ضرورة عن الموجود الاول ، وذلك بتوسط سلسلة من المقول

المفارقة التي تحرك الإفلاك ، ابتداء من الفلك المحيط وانتهاء الى فلك القمر . ومن جراء الصلة المزدوجة بين هذه العقول والموجود الاول، اي وجوبها بالاول والمكانها بدائها ، تدخل الكثرة على هذا العالم الصادر عن سبب يتصف بالوحدة مطلقة .

وهذا النظام الفريب الذي يحاول اصحابه تعليل صدور الكثرة عن الواحد باللجوء الى هذه الذرائع « شيء لا يعرفه القوم » ، اي ارسطو واصحابه ، من جهة ، وينطوي على مغالطات عديدة من جهة ثانية . فهسم ينطلقون من المقدمة القائلة أن « الفاعل الذي في الفائب » ( أي الله ) شبيه بالفاعل الذي في الشاهد ، لذا استحال أن يصدر عن ذلك الفعل أكثر مسن موجود واحد . وفي ذلك ما فيه من تقصير عن ادراك حقيقة القدرة الإلهية وحد من مداها ، بحيث تقتصر على وجه واحد من الاحداث ٨٨ .

## نظريات في وجود الكون

يعرض ابن رشد في مقطع هام من « تفسير ما بعد الطبيعة لارسطو ١٨٨ للمذاهب المختلفة في ايجاد العالم . فيشير اولا الى مذهب الإبداع الذي اخذ به « المتكلمون من اهل ملتنا ومن اهل ملة النصارى » ، والذي يحدث بحسبه الفاعل الاول الموجود بجملته ويخترعه اختراعا ، من دون حاجة الى مسادة سابقة يفعل فيها . اذ ان الامكان بحسب هذا المذهب قائم في الفاعل دون سواه .

ويقابل هذا الذهب مذهب الكمون الذي يظهر بحسبه الفاعل ما كان كانسا من قبل (وهدو مذهب الأساغوراس واصحابه) . ويتصل بها المذهب القول انه لا يحدث شيء عن لا شيء ، وانه لا بد للكون من موضوع أو حامل يحدث فيه الفعل . وقد ذهب بعضهم ، شيمة ابن سينا ، الى ان «واهب الصور» أو العقل الفعال بدع الصور وببثها في الهيولي، بينما نسب المض الاخر ، نظير تامسطيوس والفاراي — على ما يبدو — هذا الفعل الى فاعل غير مفارق ، كما في الاحداث الطبيعية ، او السي فاعل مفارق ، كما في الافعال الخارجة عن المالوف ، كتوليد الحيوان والنبات عن غير حيوان او النمات مثله ، الاحداث عن غير حيوان او منات مثله ، الاستعاد منات مثله ، وقد المنات عن غير حيوان او النات مثله ، الاحدات منات مثله ، الاحداث المتوان والنبات عن غير حيوان او النات مثله ، الاحداث المتوان والنبات عن غير حيوان الاحداث المتوان مثله ، الاحداث المتوان والنبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان والنبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان والنبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان والنبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان والنبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان والنبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان والنبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان و النبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان و النبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان و النبات عن غير حيوان الوسات مثله ، و المتوان و المتوان و المتوان و المتوان و النبات عن غير حيوان الوسات و المتوان و ال

اما المذهب الثالث ، فهو مذهب ارسطو « الذي وجدناه » ، كما يقول ابن رشد ، « اقل المذاهب شكوكا واشدها مطابقة للوجود » .

## قوله في الخلق والعقول المفارقة

ومع أنه يقيد هذه العبارة بقوله «كما يقول الاسكندر (الافروديسي) »، فانه يعمد في « تفسير ما بعد الطبيعة » وكتاب « التهافت » ١٩ كليهما الى بسط هذا المذهب باستحسان قاطع . بحيث يقتضي اعتباره المذهب الذي اخذ به هو دون ريب . وحاصل هذا المذهب أن الفاعل لا يفعل شيئًا من لا شيء ، بل يؤلف المركب بجمع الصورة والمادة ، أو أذا توخينا دقة اعظم قلنا : يخر جما بالقوة الى الفعل . فالله يوصف بانه فاعل للعالم مجازا ، من حيث أنه يؤلف بين العناصر التي يتركب منها . فلما كان « معطي الرباط ( أو التركيب ) هو معطي الوجود » ، وذلك في الاشياء التي لا يصح وجودها الا بارتباط المادة والصورة فيها ( وهي حال عالم الكون والفساد بجملته ) ، وجب الاعتقاد بان الله هو سبب العالم أو فاعله ١٢ .

اما وجود الجواهر السيطة ، اي المقول المفارقة التي تحرك الافلاك السماوية في النظام الارسطوطالي ، فيثير بعض الاشكالات ، ويحصي ابن رشد عددها بثمانيسة وثلاثين ، وهسو يوافق عدد الافسلاك في النظام البطليموسي ١٣ . ألا ان ثنائية المادة والصورة التي يبني عليها ابن رشد ملهبه في احداث المالم تحول دون اسناد هذا المبدأ الى الجواهر المفارقة . وكان ارسطو نفسه قد تجاوز عن مسألة حدوثها ومسألة علاقتها بالمحرك الذي لا يتحرك ، لكن ابن رشد يقرر تقريرا قاطما ان هذه المقول تستمد وجودها ، على غرار سائر الموجودات ، من الموجود الاول ، اي الله . فلما كانت هذه المقول تؤلف سلما متصاعدا ، وما دامت تشترك جميمها بكمال الوجود ومفارقة المادة ، وهما اخص صفاتها ، لزم ضرورة ان تستمد وجودها من ذلك الكائن الذي يتصف بهاتين الصفتين الى اقصى حد ، اي « محرك الغلك الاعظم » او الله ، ١٤ .

### مآخذ ابن رشد الاخرى على ابن سينا

يمكننا الان ايجاز مآخد ابن رشد الاخرى على ابن سينا بوجه خاص ، وعلى الا فلاطونيين المحدثين العرب بوجه عام. فهويا خد اولا على ابن سينا نظرته الى الوجود (او الانية) ونسبة الوجود الى الماهية . فقد اعتبر ابن سينا الماهية متقدمة منطقيا على الوجود ، بحيث يمكن تعريفها بمعزل عن اعتبار موضوعها موجودا او غير موجود لكن ابن رشد يرى اننا ما لم نفترض ان الشيء موجود فعلا ، لم ندرك ماهيته ، واستحال تعريفها على سبيل التجريد

#### الباب الناسع : الحقبة الاندلسية والعودة الى المسائية

وعند ابن رشد ، ان ابن سينا وقع في هذا الخطأ لانه خلط بين معنيسين للوجود . الوجود الفعلي والوجود اللهني . وهذا الاخير يمكن تصوره مجردا بخلاف الاول .

## في الماهية والوجود

كذلك يخلط ابن سينا بين معني الواحد ، اي الواحد بالعدد والواحد بالوجود . حين يعتبر الموجود والواحد متكافئين ، ولما كان ارسطو نفسه قد اعتبر الموجود والواحد متكافئين ، نقد استنتج ابن سينا من ذلك خطا ان الوجود عرض زائد على الماهية ، بينما الاستنتاج الصحيح هو ان الوجود المرادف للصادق (اي الوجود الذهني) او للواحدبالعدد هو عرض ليس الا ١٠٠ .

المراحك للتسادل (ابي الوجوه المصحي) الورد المتباد الله المالية الوجود عند ابن سينا استقلال الماهية او قيامها بداتها ) من جهة ) وان طبيعة الوجود عرضية ) من جهة ثانية ) تطرق من ثم الى الحكم بأن الوجود عرض زائد على الماهية وانه علة وجودها. وهنا قد يطرح السؤال: هل يستمد هذا العرض الذي يكتسب الكائن الوجود والوحدة منه وجوده ووحدته الخاصين به من عرض آخر ) م لا ؟ فان كان من عرض آخر ) استمد هذا العرض وجوده من عرض آخر ) وهكذا الى ما لا ينتهي . اما اذا استمد من ذاته ) بحيث يكون اصلا من خواصه الذاتية ) فنكون عندها قد اثبتنا موجودا واحدا على الاتل هو كائن بالذات ) فلم يستمد وجوده من اي معنى او عرض زائد 11 .

## في الامكان والوجوب

كذلك ياخذ ابن رشد على ابن سينا تسليمه ضمنا بمسدا الامكسان وبالتالي انكاره للرابطة السببية . ففي قوله بصدور « الصور الجوهرية » عن العقل الفعال ، عندما تصبح المادة مستعدة لتقبلها ، انما قصد بداهة الى اسناد الفعالية الحقة في هذا العالم الى ذلك الفاعل المفارق الذي يدعوه للالك السبب « واهب الصور » . فالدور الذي تلعبه المادة في الاحداث الطبيعية يصبح ، بحسب هذا المذهب ، ثانويا وانفعاليا ١٧ .

وهو يوجه انتقادا آخر الى تمييز ابن سينا المشهور بين الممكن باطلاق، والممكن بذاته ، ويذكر القارىء ان لابن والممكن بذاته ، ويذكر القارىء ان لابن رشد مقالة مفقودة في هذا الموضوع ، الذي كثيرا ما يعود اليه في كتاباته التي وصلتنا ، وهذا التمييز في رأي ابن رشد لا اساس له مطلقا ، فالشيء

#### الفصل الثالث : ابن رشد والدفاع عن المشائية

يكون اما ممكنا او واجبا ، لذلك كان المكن بداته الواجب بغيره خلفا ، « الا ان تكون طبيعة المكن قد انقلبت » ٨٠ . كذلك ليس من « المروف بنفسه » ، كما يغترض ابن سينا في تدليله على وجود الله ، ان العالم باسره ممكن . لاننا متى سلمنا بسلسلة الاسباب الطبيعية والمفارقة ، التي تفعل في اي موجود تحتم وجوده ، لم يعد هذا الوجود ممكنا، بل اصبح حاصلا وضروريا. والحق ان من ينكر الفرورة، المبثقة عن الحكمة الالهية، في المسنوعات جميعا، لا يبقى لديه اساس يبنى عليه وجود الصانع الحكيم ١٩ . وهكذا ، فدليل الحدوث الذي اخذه ابن سينا عن متكلمي الاشعرية ، في راي ابن رشد ، دليل جدلى بحت ، ما دام يستند الى هذه المقدمات الواهية ، ١٠ .

ويتصل بهذا المآخذ قول ابن سينا ان العالم ممكن وازلي في الوقت ذاته ، وهو قول فاسد بداهة ، ما دام الامكان من طبيعة ما هو بالقوة . فاذا حصل الممكن بالفعل ، لم يعد ممكنا ، بل بات ضروريا ، كما مر . ثم ان الامكان في الامور الازلية ضروري ، كما اثبت ارسطو ، لان ما كان ممكنا ازليا فلا بد أن يوجد ازلا ، ما لم نفترض انه ممتنع ازلا ، وهو متناقض ١٠١ .

## سائر مآخذه على ابن سينا

ثم يورد ابن رشد ثلاثة مآخذ اخيرة على ابن سينا ، باسم الارسطوطالية الصحيحة . (١) فهو ينكر دعوى ابن سينا : ان وجود المادة يتبرهن في ما بعد الطبيعة ، لا في علم الطبيعة ، وكذلك الدعوى المرادفة : ان وجود الطبيعة الطبيعة ، لا في علم الطبيعة ، وكذلك الدعوى المرادفة : ان وجود الطبيعة البس بيننا بداته ، بل يغتقر الى دليل ١٠٠ . (٢) كذلك باخذ عليه قوله ان اثبات السبب الهيولاني والمحرك الاقصى من اختصاص العالم الالهي لا العالم الطبيعي . وعند ابن رشد ان العالم الالهي لا يتسلم » وجود هذين السببين الاقصيين عن العالم الطبيعي اصلا ١٠٠ . (٣) واخيرا ياخذ على ابن سينا اقحام قوة منفردة من قوى النفس هي الواهمة ، بها يعيز الحيوان بين النافسع والضار . وهذه القوة لا تغاير عند القداماء ( اي ارسطو وشراحه اليونان ) القوة المتخيلة في الحيوانات العليا ، كما يقول ابن رشد ١٠٤ .

### موافقة ابن سينا في مصير الانسان

وعلى الرغم من هذه المآخذ الحاسمة ، فقد بقي ابن رشد على وفاق مع تعليم ابن سينا بجملته في مصير الانسان النهائي ، وكان سلفاه الاندلسيان ابن باجه وابن طفيل قد ذهبا الى ان مصير الانسان هو الانعتاق آخر الامر

#### الباب الناسع : الحقبة الاندلسية والمودة الى المسائية

من ربقة الوجود الجسدي ، والاقبال على عالم من الفبطة الروحانية التسي تنعم بمثلها العقول المفارقة . وابن رشد ، الذي كتب ما لا يقل عن أللث مقالات في موضوع « الاتصال » يقرر في المقالة الوحيدة التي وصلتنا بالمربية ١٠٥ ، إن سمادة الإنسان القصوى مرهونة باتصال العقل الهيولاني ( او الممكن ) بالعقل الفعال . وقد راينا في موضوع المعاد نوع التنازلات التي يقدمها للمتكلمين . فهو مع انه يسلم في ذلك البحث باننا لا نستطيع رفض حل لهذه المسألة مستمد من الشرع لا من الفلسفة ، فهو يصر على أن الماد الوحيد الذي يمكن اقراره على اسس فلسفية هو المعاد الروحاني ، وهو خلود العقل الهيولاني ( او المكن ) ، لدى اتحاده بالعقل الغمال . وعلى هذا النحو يصبح مصير الانسان ، كما راينا ، هو أن يرقى تدريجيا إلى ذلك الطور المقلى المفارق للمادة ، الخساص بالعقول المفارقسة بصورة عامة ، وبالعقل الفعال بصورة خاصمة . وعنوان هلا الطور الخارج عن الطبيعة هو قدرة العقل ، وقد تحقق بالفعل تحققا تاما ، على ان يدرك الصور العقلية مباشرة ودون وسائط ، وان يدرك ذاته ايضا ومع ذلك ، فهذه النظرة الاخروية لم تخل من بعض التقييد . فبلوغ هذا ألهدف من التفوق العقلي انما هو من شأن الخاصة وحسب ، اما الجمهور فبوسعهم بلوغ مرتبة من التفوق الخلقي عن طريق الالتزام بحياة فاضلة . لا يشترط فيها الادراك النظرى للحقيقة، بل التقيد بالطاعة أو التقوى التي حدد الشرع شروطهما ١٠١ . يَرد ارسطو في الاخلاق الي « نيقوماخس ّ ، كما هو معروف ، مصير الانسان الى حياة التامل التي اعتبرها اصلا من اختصاص الالهة ١٠٧ . لذا كان غرض الانسان العقلي عنده ضربا من « الاقتداء بالاله » ، لم يحدد شروطه ولا أوضح مراتبه . أما أبن سينا وأبن باجه ، فقد عرفا هذا المصير بأنه ضرب من الاتصال بالعقل الفعال الذي اعتبراه المرحلة الاخيرة في شخوص النفس الى السماء ، ومع ما يخامر أبن رشد من التردد الناجم في مسا يبدو ، عن شعور باستحالة التوفيق بين هذه النظرية الافلاطونية المحدثة في الاتصال ونظرية ارسطو في المرفة كتجريد ، فهو يسلم في « جوامع ما بعد الطبيعة » ( حوالي سنة ١١٧٤ ) وفي دسالة «الاتصال» بصلة القربي آلتي تشد الانسان الى عالم العقول المفارقة ، وباتصاله آخر الامر بادني هذه المقول ، وهو المقل الفعال ، على نحو شبيه بالافلاطونية المحدثة .

#### حواشي الباب التاسع

- ۱ صاعد ، طبقات الامم ، ص ، ۲ .
- ۲ المرجع السابق ، ، و : Hittl, History of the Arabs, pp. 530 f.
- ۳ صاعد ، طبقات الامم ، ص ۲۹ ، و : Hitti, History of the Arabs, p. 532.
  - ۱۸ م ، ص ۱۸ .
  - ه داجع اعلاه ، ص ۲۲۷ ومخطوطة راغب باشا ۹۹۵ ، الورقة ۳ .
    - ٦ نشرها رينز لپېيسك ١٩٣٣ .
- ٧ صاعد ؛ طبقات الامم ؛ من ٦٦ ؛ قارن ابن ابي اصيبعة ؛ عيون الانباء ؛ ج٢ ؛ ص ٣٩ .
  - طبقات الامم ، ص ٢١ وعيون الانباء ج٢ ، ص ٣٧ ، قارن :
- M. Asin Palacios, Ibn Masarra, pp. 36 f. and Cruz Hernandez, Filosofia Hispano-musulmana, I, 22

Ibn Massarra pp. 40 f.

- ١ راجع:
- ١٠ راجع أدناه ، ص ٣٠) وما بعد ،
- ١١ طبقات الامم ، ص ٧٠ الخ ، وعيون الإنباء ، ج٢ ، ص .) الخ .
  - ۱۲ طبقات الامم ، ص ۷۷ ، ۵۸ ، وعيون الانباء ، ج۲ ، ص ١٦ .
    - ١٢ طبقات الامم ، ص ٨٣ ، وعيون الانباء ، ج٢ ، ص ٨٨ .
      - ۱۱ ابن خلکان ، وفیان الاعیان ، ص ۱۸۱ .
- ١٥ مخطوط اكستورد (بوكوك ٢٠٦) ، أما مخطوط برلين ٢٠،٥ فقد فقد الناء العرب العالمية الثانية .
  - ١٦ راجع : ماجد فخري ، رسائل ابن باجه الالهية ، س ١٧٧ .
    - ١٧ راجع ابن طفيل ، حي بن يقظان ، ص ١٢ .
- ١٩ تدل هذه اللغظة إيضا على حال و التوحد » أو الاتعاد بالمثل الفعال الذي يشير المية أبن باجه في أخر رسالة و اتصال المقل بالإنسان » .
  - ٢٠ رسائل ابن باجه الالهية ، ص ١٢ الغ .
    - ۲۱ راجع اعلاه ، ص ۳۰۱ .

- ٢٢ دسائل ابن باجه الالهية ، ص ١٦٢ ٠
- ٢٢ المراكشي ، المجب في اخبار المغرب ، ص ١٧٢ . وقادن : Gauthier, Ibn Thofail, sa vie, ses œuvres, p. 3.

Gauthier, Ibn Thofall, p. 117.

- 71
- ٢٥ المصدر السابق ، ص ١٩ ٠
  - ٠ ١٧٢ م ١٧٢ -
  - ۲۷ راجع اعلاه ) ص ۲۱۰

Gauthier, Ibn Thojail, pp. 44 f.

- 4.7
- ٣٦ حي بن يقظان ، ص ١٠٠٠
- بعيل المؤلف الى قبول نظرية و التولد التلقائي ٤ هذه ٤ ، كا كنه يورد رواية أخرى تولد
   حي بحسبها من زواج سري تم بين أميرة وقرب لها في جزيرة مجاورة (حي ٤ ص ٢١) .
  - ٣١ حي ، ص ١ ا الخ ٠
  - ۲۲ حي ۽ س مم ، قارن :
- Fakhry, Antinomy of Eternity of the World, le Muséon, XVI (1953), 143 f.
  - ٣٢ حي ، ص ٦٠ و ١٧ الخ ،
    - ۲۲ حي ۽ ص ۲۳ ،
    - ۴۵ حن ۲ ص ۱۹ ۰
    - ٣٦ راجم اعلاه ، ص ٣٢٧ .
      - ۲۷ حي ، ص ۲۹ ۰
- ٧٦ الاشارة هذا الى غلاة الصوفيين الذين قالوا بالحلول أو مين الجمع ، شيمة البسطامي والحلاج .
  - ۲۱ حي ، ص ۲۹ .
  - ٠} المصدر السابق ،
  - ۱۱ حي ۲ ص ۸۸ ۰
  - ٢) راجم اعلاه ، ص ٣٩٧ .
  - ٣] داجم المجب في اخيار الفرب ، ص ١٧١ .
- المجب في اخبار الفرب ، ص ۱۷۵ ، وابن ابي اسبيعة ، عيون الإنباء ج٢ ، ص ۱۷۵ . Gauthier, Ibn Rookd, pp. 9 ث.
- Gauthier, Ibn Roohd, p. 16 : ارجع مثلا : Rénan, Averroes et l'averroleme, pp. 59 ff.
- ٧) وصلتنا مقتطفات هامة من هذا الكتاب . راجع بدوي ، ارسطو عند المرب ، ص ٢٧ ...

- ١٠ أما بالنسبة الى الفارابي فراجع مثلا شرح الفارابي اكتاب ارسطوطاليس في المبارة ، بيروت ، ١٩٦٠ .
  - ٨) اذا اردت لائحة بسائر الشروح فراجع :
- Wolfson, Revised Plan..., Speculum, XXXVIII (1963), 90 f.

  Siger de Brabant ) نعيم الحركة الفلسفية المروف بالإفروسية اللالينية في القرن الثالث عشر وواحدة وهذا الدان:
- في القرن الثالث عشر ، راجع في هذا الباب : P. Mandonnet, Siger de Brabant, Louvain, 1908-II.

Averroes et l'averroisme p. 173.

.ه المرجم السابق ، ص ١٨٦ الخ .

٤1

٥٢

- اه الرجم السابق ، ص ١٩٣ الم .
- اطلقت هذه التسمية بالعربية على مجموعة الكتب البسيكولوجية السخرى التي تعرف باللاينية « بالطبيعيات الصغرى » ) Parva naturalia
- Averroés et l'averroisme pp. 193 f.
- ٣ه الرجع السابق ، ص ه. ٢ الخ . و : Wolfson, Revised Plan, p. 92
  - ه ه راجع مثلا: فصل المقال ؛ في فلسفة ابن رشد ؛ ص ٢٦ .
- وتدعوها الترجمة العربية القديمة : المرائية والمجاهدية ، راجع منطق ارسطو ... القاهرة
   ۱۹۵۲ : ۳ ، س ۷۲۷ و ۷۲۹ .
  - ٦٥ راجع نصل المقال ، في فلسفة ابن رشد ، ص ١٩ الخ .
    - ٧٥ الفصل ، ص ٢٢ الم ٠
    - ٨٥ راجع فلسفة ابن رشد ص ٣٠ وما بعد .
  - ٥٩ الكشف عن مناهج الإدلة ؛ في المرجم السابق ؛ ص ٣٠٠ .
    - ٦٠ الكشف، ص ٣١٠
    - ٦١ الفصل ، ص ٧ و ١٩ ٠
    - ٦٢ الفصل ، ص ١ ، والكشف ، ص ٧٩ .
      - ٦٢ الفصل ، ص ٨ -
    - ٦٢ حول مسألة الاجماع ، بوجه عام ، راجع :

Gauthier, Ibn Rochd (Averroes), pp. 32 f. and Hourani, Averroes on the Hormony of Religion and Philosophy, pp. 28 f.

- ١١كشف ، ص ه) الغ ، قارن : ماجد قخري ، البراهين التقليدية على وجود الله في
   الفكر الإسلامي ، في دراسات في الفكر العربي ، بيروت ١٩٧٠ ، ص ١٢ ١٠٤ .
  - ٦٦ راجع ادناه ، ص ٢٨٥ .
  - ٦٧ الكشف ؛ ص ٦٠ الخ ، والغزالي ؛ تهافت الفلاسفة ؛ ص ٦٣) الخ .

- ۱۸ الفصل ، ص ۱۳ ۰
- ٦٩ الكشف ، ص ١١٨ ٠
- ۷۰ تهافت کی ۸۵۰
- ۱۷۱ الكشف ، ص ۱۰۳ الخ . وتهافت ، ص ۱۸۵ . (والاشارة هذا الى الانجيل ، وان لم يذكره ابن رشد بالاسم) .
  - ٧٢ الكشف ، ص ٦٤ ٠
  - ۷۲ تهافت ، ص ۸۲ه ۰
  - ٧٤ المرجع السابق ، ص ٨٩٠ ٠
  - ٧٥ الرجع السابق ، ص ١٥٥ الخ ،
  - ٧٦ الرجع السابق ، ص ١٦٢ الغ .
  - ٧٧ الكشف ، ص }ه ، قارن التهاقت ، ص ٣}} ،
- ٧٨ تهافت ، ص ٦)} وضعيعة لمسألة العلم القديم ، في فلسفة ابن رشد ، ص ٢٨ الخ .
  - ٧٩ الكشف ؛ من ٥٥ الخ ٠
- . ٨ تفسير ما بعد الطبيعة ، ج٣ ، ص ١٧٠٧ . قارن قول القديس توما في : Summa Theologica, Ia, Q. 14, a. 6.
- M. Fakhry, Islamic Occasionalism, pp. 60 f. : تبافت ، ص ١٧ه الخ
  - ۸۲ تهافت ، ص ۱۹ه .
  - ۸۲ الرجع السابق ، ص ۲۲ ،
  - ٨٨ الكثيف ؛ ص ١) الخ ، و ٨٦ ،
    - ۸۵ تهافت ، ص ۱۵۵ وما عداها .
      - ٨٠ راجع اعلاه ، ص ٣٨١ .
  - ٨٦ جوامع ما بعد الطبيعة ، ص ١٣ الم .
    - ۸۷ تهافت ، ص ۸۲ .
    - ٨٨ الرجع السابق ، ص ١٧٦ الخ .
  - ٨٩ تفسير ما بعد الطبيعة ، ج٢ ، ص ١٩٧) الخ .
- أي النولد التلقائي ، وبنسب ابن رشد هذا القول إلى الفارابي في كتاب والفلسفتين؟
   بتمفظ ، راجع نفسي ؟ ج٢ ، ص ١٤٦٨ ،
  - ٩١ لهافت ، ص ١٨٠ الخ .
  - ٩٢ المرجع السابق ، ص ١٨٠ .

- ٩٢ جوامم ما بعد الطبيعة ، ص ١٣١ الم .
  - ۹۶ جوامع ما بعد الطبیعة ، ص ۱۳۹ .
- ه ٩ تفسير ما بعد الطبيعة ، ج١ ، ص ٢١٣ الخ ، ج٣ ، ص ١٢٧٩ الخ ،
  - ٩٦ الرجع السابق ، ج٢ ، ص ١٢٨٠ .
    - ٧٧ تفسي ، ج٣ ، ص ١٤٩٨ الخ .
      - ۱٦٣٢ مارجع السابق ، ص ١٦٣٢ ٠
  - ٩٩ راجع اعلاه ، ص ٣٨٦ وتهافت ، ص ١٣) .
  - ١٠٠ جوامع ما بعد الطبيعة ، ص } والكشف ، ص ١] .
- ١٠١ تهافت ، ص ٩٨ ، قارن ارسطو ، ما بعد الطبيعة ٩ ، ١٠٥٠ ب ٦ الخ ،
  - ١٠٢ جوامع ما بعد الطبيعة ، ص ١٨ ٠
    - ١٠٣ الرجم السابق ، ص ) ٠
      - ١٠٤ تهافت ، ص ٧٥٥ .
- ١٠٥ راجع ملحق تلخيص كتاب النفس ، ص ١١٩ ـ ٢٠ . وفي هذا التلخيص ورد مذهب ابن باجه في الاتصال باستحسان ويصف طريقته بأنها « برهانية » . الا أنه في نسخة متأخرة وفي الشرح الكبير لكتاب النفس ، عاد عن هذا الرأي .
  - ١٠٦ رسالة الانصال ، ص ١١٩ الغ ، وتلخيص كتاب النفس ، ص ١٩ الغ .
    - ١٠٧ الاخلاق الى نيقوماخس ١٠ ، ١١١٧٧ .

# البَــَابُ العاشِــر

النطورارت إلفائيفيتي بعدان كرسنا

# العُصِرُل الأول

# السخروركي

#### بوادر الاشراق في نظام ابن سينا

سبق لنا آن اشرنا الى وجود ازدواجية في تفكير ابن سينا والى نفور ضمني فيه من فلسفة المسائين ، نلمسه على الاخص في آثاره « المسرقية» ١ . وسواء اكان ابن سينا قد تولى بسط هذه «الفلسفة المشرقية» ام لم بفعل ، فان الثابت أنه قد احس في اواخر حياته بميل واضح الى التحول عسن سبيل المشائين ، الذي طالما سلكه الكثيرون ، والتماس الحق عن طريق التأمل الصوفي والتجربة الذوقية ، التي دعيت بد « الاشراق » . فهو في حكايته المربة الصوفية « حي بن يقظان » يرمز بد « الشرق » الى منزل الانوار ، وب « الغرب » الى موطن الظلام ٢ . ويستغل جميع ما يتحمله « النور » من مداولات مجازية في خدمة الاغراض الفلسفية والقاصد الصوفية .

#### من ابن سينا الي السهروردي

أن العزم الذي عقده ابن سينا في كتاب « الشفاء » ، وفي كتاب « منطق الشرقيين » ، على وضع كتاب يضم « اصول العلم الحق » السلي لا يجوز الكشف عنه الا «لانفسنا والذين يقومون منا مقام انفسنا» ، وذلك في لا يجوز الكشف عنه الا «لانفسنا والذين يقومون منا مقام انفسنا» ، وذلك في بعد ذلك بنحو جيلين شرع شهاب الدين يحيى السهرورددي (ت 1911) ، الحلبي الولد ، والملقب بالمقتول او الشهيد ، بوضع هذا العزم موضع التنفيل، مستقلا الى ابعد الحدود ، نفرة ابن سينا من فلسفة المشائين ، والاماني الصوفية واللوقية التي حاول هو وامثاله أن يبلفوها بالفعل ، وقد اطراه احد مشاهير مؤرخيه وشارحي اثاره ، هدو شمس الديسن الشهرزوري الت. ح. ١٢٨١) اطراء فريدا ، فوصفه بانه المؤلف الذي جمع « الحكمتين » الدوقية والبحثية ، وانه بلغ في الاولى مكانة لم يضارعه فيها احد باعتراف اعلامها انفسهم ٢ ، وأما الثانية فان هذا المؤلف يذكر عنه انه استنفد ، في

رسالته الهامة الموسومة ب ١ المشارع ٢ ، مضامين حكمة الاوائل والاواخر ، وابطل مزاعم الفلاسفة المشائين ، واعاد تعليم قدماء الحكماء الى نصابه ، على نحو لم يسبق اليه احد ، ان بعض المتصوفة ، نظير البسطامي والحلاج ، ربما بلغوا مكانته في ميدان الصوفية العملية ، لكن لم يتمكن احد قبله من ان يجمع بين الطريقتين : النظرية والعملية بمثل هذه البراعة الفائقة .

#### السهروردي في رأي الشهردوري

أن كتاب « المشارع » هو الجزء الاول من مصنف ثلاثي يحتوي خلاصة فلسفة السهروردي الاشراقية ، وجزآه الاخران هما : كتاب «حكمة الاشراق» وكتاب « المقاومات » . ولقد غالى الشهرزوري في اطرائه لكتاب « حكمة الاشراق » ، فغي رايه ان احدا قبله لم يستطع أن يأتي بمثله ، ولن يستطيع ذلك احد بعده ، بل أن الظفر ولو بلمحة من أغراض مؤلفه ، تستلزم كل ما لدى « الصديق » المؤيد بالالهام الالهي من فطنة ومقدرة . وينبغي أن يضاف الى هذا المصنف الثلاثي كتاب رابع هو كتاب « التلويحات » ، وهو خلاصة لقضايا مشائية وضعة تمهيدا لإبطالها .

تبرز شهادة الشهرزوري ، والدلالة الواضحة في المصنف الرباعي اللي نحن بصدده ، فحوى فلسفة السهروردي بمحتواها الابجابي والسلبي ، على ان الردة على المشائية الاسلامية باسم الحكمة العليا ، التي نجدها في آئار افلاطون وارسطو ، والتي ترقى في اصولها البعيدة الى هرمس واسقلابيوس وفيثاغورس وزرادشت ، انما كانت مجرد تمهيد للغلسفة الصوفية التي استشفها ابن سينا ، دون ان بخرجها الى حيز الوجود .

#### الجمع بين الماهية والوجود

يدكر الؤلف في مقدمة « التلويحات » ان غرضه انما هو بسط تعليم ارسطو ، الملم الاول ، دون التفات الى شروح المسائين الشائعة . فهو يبدأ بمناقشة مقولات المنطق الارسطوطالي ، غير متقيد بمقتضيات هذا التعليم الشائع ، وذلك لان « المقولات ليست ماخوذة في عرفه عن الملم الاول، بل عن شخص فيثاغوري يقال له ارخوطس » ؛ . ويبحث بعد ذلك في مفاهيم الكلي والجزئي ، والمتناهي واللامتناهي، والحقيقي واللاهني ؛ ويعرض في هذا البحث لمشكلة هامة هي قضية المهية والوجود ، وهي من مخلفات ابن سينا التي عارضها السهروردي بعض المعارضة ، فكان موقفه منها انه « لا يجول

ان يقال الوجود في الاعيان زايد على الماهية ، لاننا عقلناها دونه ، فان الوجود المضاء ، فهمناه من حيث هو كندا ، ولم نعلم انه موجود في الاعيان » • ، واذن فكل منهما مبتاين للاخر بصورة واضحة ، ولو في الذهن . اما في الاشياء الحاصلة فعلا فان الوجود والماهية هما شيء واحد . ذلك لان العقل لا يتبين أية تنائبة في الاشياء الوجودة ، بل يدرك وحدة الماهية والوجود ، اي وحدة الكلي والجزئي 1 .

ومع ذلك ، فنسبة الوجود الى الماهية ليست ، كما يظن البعض ، نسبة المحمول الى الموضوع ، لانه بناء على هذا الافتراض ، يجوز أن توجد الماهية قبل الوجود ، أو بعده ، أو معه ، بحيث لا يوجد الكائن الجزئي بحكم الوجود الذي يقرر ماهيته ، بل بالاستقلال عنه أو بازائه ، وكل ذلك محال .

#### اثبات الاول المطلق

ان البحث في الوجود يقود السهروردي منطقيا الى البحث في « واجب الوجود » . وهو في هذا الباب بأخلا على ابن سينا ان دليله على وجسود « الواجب » يقوم على اساس جدلي ( لا برهاني ) . فابن سينا يذهب الى ان الوجود عرض يضاف الى الماهية ، وان الماهية ، بناء على ذلك ، متقدمة على الوجود ، وهو كما راينا قول فاسلا . اما دليله هو ، فعع انه لا يختلف جوهريا من حيث السياق المنطقي ، فانه اوضح . ذلك ان كل ما هو ممكن الوجود لا بد له من سبب ، وعلى ذلك فسلسلة المكنات في العالم تفتقر الى سبب كهذا ليس ممكنا ، والا كان داخلا في عداد المكنات ، وافتقر بدوره الى سبب ، وهكذا الى ما لا نهاية له . والسلسلة غير المتناهية مستحيلة ، للداك لا بد من ان يكون في اساس سلسلة الموجودا تالمكنة موجود واجب ليس ممكنا بوجه ٧ .

ثم انه يورد ادلة اخرى على وجود الله منها :

اولا : لا مادة الأجسام ولا صورتها واجبة الوجود ، وعليه فالإجسام تستمد وجودها من كائن واجب من جميع الجهات. ثانيا : ما دامت الحركة ليست داخلة اصلا في ماهية الجسم ، فان سلسلة الحركات في العالم تغتقر الى محرك غير متحرك ؛ ثالثا : ان واجب الوجود ليس موضوعا لاي من المقولات ، لان كل واحدة من هله المقولات يقابلها على الاقل واحد من الموجودات الجزئية هو ممكن الوجود . وهذا يعني ان الامكان

صفة من صفات الجنس الذي ينضوي تحته ذلك الكائن الجزئي . وعليه فجميع المقولات ممكنة ، فكانت تفتقر الى موجود واجب لا يخضع لاي من المقولات ، بل هو وجود محض غير قابل للكثرة بوجه ٨ .

#### التمهيد لنقد المسائين

يدهب السهروردي في مؤلفاته « المسائية » جملة ، الى ان غرضه يقتصر على عرض آراء المشائين ، دون ان يسلم ضرورة بصحتها . لكنه لا يوضح دائما المدى اللي بريد ان يدهب اليه في نقض هذه الآراء . بل هو في حالات كثيرة يسدو وكانه يجاريها او يختار من تاويلها ما هو ايسر محملا . وهو يوكد في مواضع عديدة ان موقفه الخاص الصريح منها ، ينبغي ان يلتمس في مصنفه الكبر الجامع « حكمة الاشراق » الذي لم يظهر ، في زعمه ، كتاب يوازيه او يغوقه 1 . اما هدفه في هذا الكتاب فليس ، كما يقول ، التنديد بالخصوم ، بل ايراد الحق في شكله الخالص ، كما الكشف له « بالمراقبة الروحية » ، وبسلوك الطريق الصوفي الذي هو سبيل « الاشراق » .

#### الخلافة والولاية والامامة

والقدمة الاولى التي اعتمدها المؤلف في بناء منهج الاشراق تحدرت البه 
حكما يدعي من ارسطو ، الذي ظهر له في المنام ، واخبره بأن ادراك النفس 
هو فاتحة جميع المعارف العليا ١٠ وهذه المعرفة ليست استدلالية او بحثية 
محضة ، بل تشتمل على عنصر ذوقي هام متمم لها . والحق ان الحكمة ذات 
مراتب ، منها ما يشمل معارف نظرية خالصة ، ومنها ما يشمل معارف ذوقية 
خالصة . واسمى هذه المراتب مرتبة « المتاله » ، الذي هو كذلك من اساطين 
المنهج الاستدلالي ايضا . فهو بحق صاحب منصب الرئاسة ، وخليفة الله على 
الارض . ويأتي دونه في القام المتأله الذي ليسمت له الملكة البحثية . وقد يؤول 
مقام الخلافة الى هذا ايضا الا أنه لا يؤول الى من برع بالمنهج البحثي وحده ، 
وهذا الخليفة ، نظير الامام عند الشيعة ، واجب الوجود، وعلى ذلك يستحيل 
ان يخلو العالم منه في وقت ما . فهو عندما لا يكون « منظورا » يكون في 
«غيبة » ، ويعرف عادة به « القطب » ١١ .

#### اركان فلسفة الاشراق

اما في عرضه لـ « علم النور » الذي هو من فلسفـة الاشراق بمنزلة

الصميم ، فأنه لا يدعي شيئا من الاصالة . فقد كان لهذا العلم دعاته في كل زمان ، منهم افلاطون وهرمس وامبد قليس وفيثاغورس واغثاذ يمون واسقليوس وارسطوطاليس في الغرب ، وجاماسف وفرشاوسترا وبررجمهر وزرادشت في المسطلح ألمرق ١٢ . وعلى الرغم من الغروق القائمة بين الجماعتين في المسطلح واسلوب العرض ، فإن هؤلاء الحكماء جميعهم ، كما يذكر السهروردي ، قد نها ما مسن حكمة كلية ما ثورة ، اول ما كشفت لهرمس (وهو في المسادر الاسلامية ادريس الوارد ذكره في القرآن او اختوخ في التوراة) ، ومنه انحدرت في سلسلة متصلة الحلقات الى البسطامي والحلاج، حتى انتهت الى السهروردي نسه ١٢ .

#### مآخذه على المسائين

ومع ان كتاب « حكمة الاشراق » لم يكن ، كما ذكر الؤلف ، كتاما جدليا ، فانه يبداه بخطبة موجهة ضد المشائين ، اما الانتقادات التي يوجهها ضد منطق المشائين وعلمهم الطبيعي في هذا الكتاب فكثيرة ، نكتفي بذكر ثلاثة منها هي اهمها :

الاول: أن كلام المشائين في الجوهر حافل بالتعقيدات. فبحسب مقدماتهم ينبغي أن يكون الجوهر معتنعا على الادراك ما دامت فصوله الخاصة غير معروفة. والنفس كللك ، والعقول المغارقة ، هي الاخرى تتعذر معرفتها. وواقع الامر ، أن المشائين ، أكثر ما يعرفون الجوهر بتعابي سلبية بحتة ١٤.

والثاني : انهم يعر ون الهيولى بانها القابل لما هو متصل وما هو منفصل . لكن الجرم ، في ما يرون ، لا يؤلف جزءا من الجسم ، بل هو متصل بالمعنى نفسه اللويعتبر به الجسم متصلا . وعلى ذلك فالجرم بدلا من ان يكون خارجا عن الجسم ، كما يلعون ، هو ملازم له ، وينبغي لذلك ان يعتبر العامل المادي الاصيل للجسم . فالذي يميز جسما عن آخر ، والحالة هذه ، ليس مادته ، كما يدعون ، بل الصور التي تتوالى على جرمه .

والثالث: انهم يدهبون الى ان المثل الافلاطونية ، لو كانت قائمة بداتها، لما امكن ان يستقر كل منها في الجسم الذي يتمثل فيه . فاذا اعترض معترض ، مع ذلك ، بان جزءا من المثال فقط هدو الذي يفتقر الى حامل خاص ، وجب ا نيفتقر الكل ألى مثل هذا الحامل ، ما دام المثال لا ينقسم عندهم . والمثناؤون مع ذلك ، يسلمون بان الصور توجد في العقل وفي

#### الباب العاشر : الطورات الفلسفية بعد ابن سينا

الإشياء الخارجية ، لذلك فالمثل يجوز كذلك ان توجد بذاتها في عالم العقل من جهة ، وان توجد في اشكالها المادية من جهة اخرى ١٠ . لكن السهروردي يوفض الفكرة الإفلاطونية القائلة بأن المثال ، بما أنه النموذج اللي ضربت عليه كائنات جزئية كثيرة ، ينبغي أن يكون واحدا . أذ لو كان المثال واحدا لتعذر أن يتكثر في هذه الجزئيات . وكونه غير متكثر لا يعني ، على كل حال ، انه يتحتم أن يكون واحدا ، لان نقيض المتكثر ليس الواحد ، بل غير المتكثر ، وهو ما لا يمكن أن يحمل منطقيا على المثال ١١ .

#### النور والظلام في فلسفة الاشراق

ان المرتكز الاشراقي الذي يعنى به كتاب « حكمة الاشراق » عناية خاصة ، هو طبيعة النور وكيفية انتشاره . فالنور يوصف ههنا بأنه غير مادي ، وغير قابل للتعريف في وقت واحد . فاذا كان المقصود بما هو «ظاهر» انه مستفن عن التعريف ، فيين ان النور ، باعتبار انه اظهر ذات في الوجود ، انما هو غني عن التعريف ، وهو باعتبار انه الحقيقة التي تتخلل جميع الاشياء ، داخل في تركيبها ، مادية كانت او لا مادية . فكل شيء غير « النور الخالص » يتالف اما مما لا يغتقر الى حامل ، وهو الجوهر ، او من صورة ذلك الجوهر ، وهي ايضا الخلام بداته . والاجسام باعتبار انها قابلة لتلقي النور او الظلام ، يجوز ان تسمى « برازخ » . وكل برزخ باعتبار ذاته ظلام ، وعليه فكل ما فيه من نور ، انها هو وارد عليه من مصدر خارجي ١٧ .

وتسند الى هذه الجواهر المظلمة صفات ظلامية ، نظير الشكل والجرم ، صادرة عن الطبيعة المظلمة الموجودة اصلا في الجواهر المظلمة . اما « النور المحض » فهو خال كليا من الظلام ، وعلى ذلك يدرك نفسه بدون وسيط ، ومن غير تمثيل ١٨ . فهو من هذا النحو ذو شبه بالنفس الانسانية ، التي يستطاع ادراكها هي الاخرى من غير وسيط . والكائن الجسمي او الملاي وحده يحتاج الى عضو جسدي يتم به ادراكه ، وعلى ذلك لا يكون هذا الكائن فاعلا لمثل هذا الادراك بل منفعلا له . اما في ما يختص بالنفس الانسانية ، فان فعل الادراك فيها ليس ظاهرة او صفة طارئة ، بل هو « انائيتها » فان فعل الادراك فيها ليس ظاهرة او صفة طارئة ، بل هو « انائيتها » الخاصة . فهي غير منقسمة ، وليست تعتمد في ادراكها على وسيلة خارجة عن ذاتها ، وانما يتوقف عليها كل فعل آخر من افعال الادراك 11

#### التعريف الإيجابي والسلبي

وعلى ذلك قبالامكان تعريف «النور» بأنه ذلك الذي يجمع الى كونهظاهرا بنفسه ، أنه ينظهر الاشياء الاخرى ، والحق أنه ظاهر بدلالته الاصلية ، وخلافا لرأي المشائين الذين يقردون أن الشيء أنما يعرف سلبيا بنسبة تجرده عن المادة ، ينبغي أن يفهم الادراك أيجابيا في رابه على أنه فعل الظهور الذاتي الذي يتجلى في النور أو في الذوات المنبة . ولو كان التجرد عن المادة هو شرط الادراك المذاتي لكانت الهيولى الاولى جديرة بأن تدرك ذاتها تقانيا ، ما دامت غير قائمة في حامل مادي . والحق أن المشائين قد أقلموا ضربا من الموازة بين المادة الاولى والكائن الواجب ، أذ أن كلا منهما قد وصف بأنه ماهية خالصة . فاذا كان الواجب خليقا بادراك ذاته وادراك الاشياء الاخرى بفضل تجرده عن المادة ، أو بساطته المطلقة ، وجب أن تكون حال المادة الاولى كذلك أيضا ٢٠ .

#### عالم الانوار والبراذخ

والنور من حيث صلته بالاشياء التي هي دونه ، قد يصنف صنفين : نورا في ذاته وللداته، ونورا في غيره ولغيره، والثاني منهما ينير الاشياء الاخرى، فهو لللك نور لغيره لا للداته ، وسواء اكان النور للداته ام لغيره ، فهو ظاهر كل الظهور ، وينبغي بهذا الاعتبار ان يوصف بانه حي ، لان الحياة انما هي هذا النحو من التجلي الذاتي بالغمل ١١ .

والانوار الخالصة تؤلف سلما من مراتب متدرجة على راسها « نور الانوار » ، وعليه تعتمد سلسلة الانوار التي تتحدر منه ، ونور الانوار ، بوصفه اصل الانوار ومصدرها ، هـو واجب الوجود ، ذلك لان سلسلة الانوار لا بد من ان تنتهي ارتقاء الى نور اول ، او نور واجب ، وذلك لان علم تناهي التسلسل محال ، وهذا النور الواجب يسميه السهروردي : نور الانوار ، والنور القائم بذاته ، والنور القدسي ، وغير ذلك ٢٢ .

ان الصفة الاولى التي يتصف بها نور الانوار هي الوحدانية ، فنحن اذا افترضنا وجود نورين النين ، وقعنا في تناقض ، هو انهما يشتركان في نور اللث يعتمدان في وجودهما عليه . لكن النور الواجب ، لما كان واحدا في الاصل ، تولد منه بالانبثاق النور الأول ، الذي هو واحد بالعدد وغير مركب ؛ اذ يمتنع ان ينبثق من ذات مفارقة كليا للظلمة ذات مكونة من النور ومسن ضده اي الظلام . فالنور الاول اذن يختلف عن مصدره بدرجة كماله لا غير .

ولما كان النور الاول يعتمد في وجوده على نور الانوار ، كان ذا طبيعة مزدوجة : فقر في ذاته ، وغنى بنور الانوار ؛ فمن ادراكه لفقره او ظلام طبيعته ينشأ ظل اول ، يدعوه السهروردي « البرزخ الاعلى » ( ويقابل من مراتب النظام الكوني في الافلاطونية الجديدة الفلك الاقصى ) ؛ وبادراكه لفقره بالنسبة الى مصدره يتولد منه نور بالنسبة الى مصدره يتولد منه نور وبرزخ (اي فلك سماوي) ، تطرد القاعدة حتى نبلغ البرزخ او الفلك التاسع ، وعالم العناصر الواقع تحته . وهذه السلسلة من الانوار ، المنبثقة من « النور الواجب » ، يذهب السهروردي الى انها لا تنتهي عند النور او الفلك الناسع (على ما اعتقد فلاسفة العرب من اتباع الافلاطونية الجديدة) ، لكنه يعتقد مع ذلك انه لا بد لها من نهاية عددية ٢٢

#### الانوار القاهرة والانوار المدبرة

يصف السهروردي صلة الانوار العليا بالانوار الدنيا بأنها صلة « قهر » وصلة الدنيا بالعليا بانها صلة « قهر » وصلة الدنيا بالعليا بانها صلة «عشق» ، كما جاء عند انبدقليس ٢٠ . وهاتان القوتان : القاهرة والعاشقة ، تسودان العالم . فنور الانوار الذي لا شيء بعده ، يقهر كل شيء آخر ، ويعشق الذات العليا الكلية الجمال ، التي هي نفسه . وفي هذا العشق الذاتي ينال منتهى السعادة ، وهي الشعور بحيازة الكمال الاقصى والاستغراق في تامله ٢٠ .

وينبغي لنا أن نعيز ، في سلسلة الانوار المنبئة من نور الانوار ، بين « الانوار القاهرة تشمل ، من جهة ، الانوار القاهرة تشمل ، من جهة ، الماهيات المنيرة العليا أو المفارقة ، التي هي قائمة بداتها كليا ، ومن جهة اخرى ، المدوات النموذجية التي تحتوي اجنساس اللوات الجسمائية أو صورها ، والتي تقابسل المثل الافلاطونية . أما « الانوار المدبرة » فترشد الافلاط تدبر شؤونها ، ويجوز بداعي أهميتها البالغة أن تدعي « الآمرة » (اسغهبد) وهذه الانوار تنتظم في مراتب متدرجية ، وتعمل في الافلاك السماوية بوساطة الاجرام السماوية ، ولها عليها سلطة مطلقة ، و « الشمس » التي هي مصدر الضوء النهاري من أرفع القوى المدبرة في هذه السلمة وهي بوصفها سيدة السماء جديرة بكل تعظيم ٢٦ .

#### مبدا الحركة والزمان

ان العالم الكون من العناصر ، والذي هو \_ اذا جاز التعبير \_ شبه ظل

لنور الانوار ، اذ هو يتخلل جميع مراتب الكائنات ، المسعة منها وغير المسعة ، هو في عرف السهروردي ، ازلي كموجده ، والادلة التي يوردها على ازليته ، والتي ترقى اساسا الى اصول ارسطوطالية ، مرتبطة ارتباطا وثيقسا بمبدا ازلية المحركة . فكل جزء من الحركة يعتمد على جزء سابق ، ومن المحال ان توجد هذه الاجزاء في زمان واحد ، بـل ينبغي على العكس ، ان يتلو بعضها بعضا الى غير نهاية ، وبين انواع الحركات المتباينة يوجد نوع واحد يستوفي هلا الشرط هو الحركة المستديرة ، لانها الوحيدة التي لا نهاية لها ؛ في حين ان الحركة في خط مستقيم لا يمكن ان تستمر بلا نهاية ، لانها نظير كل مساهو في عالم ما تحت القمر ـ وهي من اخص صفاته ـ لا بد لها ، آخر الامر ، من ان تنقطم ٢٧ .

والزمان الذي يعر فه السهروردي ، على غرار ارسطو كذلك ، يقوله انه مقياس الحركة ، هو الآخر ازلي لا اول له ولا آخر . لانه لسو كان للزمان ابتداء ، وجب ان يسبقه اما نفس العدم ، او ذات من اللوات ، وفي كلا الحالين لا بد من وجود زمان سابق لبدء الزمان ٢٨ .

#### انبثاق الطبيعة من عالم الانوار

فالكون اذن ، فيض داتم عن المبدا الاول ٢١ . والى جانب سلسلة الجواهر المفارقة ، او الانوار التي — كما مر معنا — لا يحصرها عدد ، هنالك سلسلة اخرى من ذوات مادية اسمى (هي الاجسام الفلكية ) ، تنبئق بصورة مباشرة من « انور الاول » وبصورة غير مباشرة من « نور الانوار » او الله . ومن هذه الاجسام الفلكية تنبئق «الاجسام العنصرية» في عالم ماتحت القمر وتوصف هذه الاجسام بانها عنصرية لانها انما تنبئق اصلا من «مادة مشتركة» تدعى في لغة الاشراق بالبرزخ الاول . فالصور المعنصرية البسيطة ، وكذلك الصور اللاعضوية والعضوية ، التي هي اقل بساطة ، تتوالى على « المادة المشتركة » دوريا : بحيث يتحول الهواء الى ماء ، والماء الى تراب ، والتراب الى هواء والهواء الى نار . وهذا التحول يثبت ، في راي السهروردي ، ان المناصر « الاولى » الاربعة في فلسفة المشائين ليست اولى ، ما دامت خاضعة لهذا التحول الدائم ، ولا تتصف لللك باية طبيعة ثابتة او صورة اصلية ٢٠

#### عامل الحرارة والحركة

ويمكن رد حركات الاجسام الارضية . اما الى « النور الاعلى » اللي

هو مصدر كل وجود ، او الى الانوار الدنيا في مراتب الكائنات النورانية المنبئةة منه ، وتلعب الحرارة دورا اساسيا في السياق الطبيعي : ذلك ان اللذي يجعل الحجر يسقط ، والماء يتبخر ، وبخار الماء ينعقد مطرا ، والرعد يقصف، والبرق يومض ، ليس الطبيعة ، كما يدعي المساؤون ، بل هو الحرارة ، فالحرارة والحركة – التي هي اقرب شيء الى الحرارة – كتاهما مردهما في النهاية الى نور اعلى ٢١ . والحق انك اذا تفحصت العديد من الذوات في العالم ، كما يقول ، وجدت ان الذات الوحيدة التي تعمل في الاشياء البعيدة منها والقريبة ، هي النور . وبما ان العشق والقهر يتحد ران من النور ، والحركة والحرارة تتولدان منه ، فهو اساس الشوق والشهوة والغضب . . . والرغبة تقود بالضرورة الى الحركة ٢٢ . ولهذه الاسباب ، فان النار بداعي سمو منزلتها ، تستحق ، بعد النور ، الاكبار والتعظيم ، كما كان شائهما عند قدماء الغرس .

#### الانسان في فلسفة الاشراق

وعن اجتماع الطبائع المتضادة في بعض الاجسام تنشأ كائنات طبيعية الرضية . والعنصر الفالب في هذه اللوات هو النور ؛ المدعو اسفندر موذ ؛ وطلسمه الثرى او التراب . واتم التراكيب هو اللي يؤدي الى نشأة الانسان الذي يستمد كماله من « نور الانوار » بوساطة الملاك « جبريل » . وهذا «الروح القدسي » ينفث في الجنين النور الانساني او النفس ( ويدعى اسفهبد الناسوت ) حالما يصبح مستعدا لقبوله ٢٢ . ونشوء هذا النور ، او انبثاقه لا يسبق تكون الجسد ، لان ظهوره في الافراد يتوقف على وجود الجسد اولا. وفضلا عن ذلك ، فان هذه النفوس النورانية ، لو كانت ازلية وغير مخلوقة ، لكانت هي و مثلها في العالم المفارق غير متناهية ، وهو خلف ٢٤ .

وفي مقابل النور الانساني ، تقوم في الجسد قوتان هما: الفضيية التي تتمثل في القهر ، والنزوعية التي تتمثل في العشق ، اما سائر قوى الجسد الفرعية ، نظير الغاذبة والمولدة ، فتنشأ من الصلات المختلفة القائمة بسين الجسد والنور ، وبجوز ان تعتبر بمثابة عدد من تجليات النور الارضي ، ومرد تنوعها الى تنوع العلاقة بين النور والجسد .

#### وظيفة الروح الانساني

والاداة التي يستخدمها النور الارضي في تدبير الجسد هي الروح

#### الفصل الاول: السهروردي

المستقرة في التجويف الاسر من القلب . وهذه الروح تتخلل الجسد برمته ، وتنقل الى اعضائه المختلفة النور الذي تتلقاه من النور الارضي ٢٠ . على ان هذه الاختلافات في الوظائف لا تستتبع اختلافات في القوى وفي الاعضاء ، ولذلك كانت قوة الحس المسترك وقوة الوهم وقوة التغيل ، خلافا لما ذهب اليه ابن سينا ، هي واحدة في الجنس ٢١ . فجميع هذه الوظائف ترجع الى النور الارضي الذي يدرك المحسوسات بتوسط الاعضاء الجسدية التي هي بمثابة ظلال له ، ويجوز بهذا الاعتبار وصفه بأنه « حاسة الحواس » . لكنه مع ذلك يستطيع الاستغناء عن الاعضاء الجسدية ، كما يشهد على ذلك المتصوفون ، الذين حظوا برؤيا شملت انوارا عليا ، هي اشد وضوحا من الانوار الطبيعية .

#### مراحل التناسخ ومصير النفس

ان اتصال النور الارضي بالمادة ناتج عـن تشابكه « بالقوى المظلمة » . فقد غدا بدلك غريباً عن عالم النور، واكر و على الاستقرار في الجسد الانساني الذي هو في رأى « حكماء المشرق » موطنه الاول والاسمى . ومع أنه قــد بتخد ، في بعض مراحل تناسخه اللاحقة ، صور بعض الحيوانات الدنيا ، لكن هذا الاتجاه في التناسخ لا ينعكس . والسهروردي ، مع انه على بيئة تامة من معارضة هذا الراي آراي افلاطون وفيثاغورس ، الا انه يتوقف ، على ما يبدو ، عن الحكم في مسألة تناسخ الارواح جملة ، ومع ذلك فهو بسلتم بما ينطوي عليه الرأي الافلاطوني ـ الغيثاغوري ، من تحرر النفس اخيرا من « دولاب الولادة التكررة » ٢٧ . وهكذا فان تحرر الانوار المدبرة ، التي تمكث في الجسد وتدبر شؤونه ، انما يحصل عندما ينحل الجسد . والتناسخ ليُّس شُرطا لازما في هذا التحرر . ذلك لان النور السجين في الجسد ، بعقدارَ ما يتوق الى عالم النور الاعلى ، ويأبى الخضوع لرغبات الجسد ، يتمكن من « الاتصال » به والافلات اخيرا من قبوده كلياً ، وينضم الى مراتب الارواح القدسية في عــالم النور المحض . والنفس المطهرة ، حتى في حال امتداد اقامتها في العالم السفلي ، تستطيع ان تظفر بلمحات خاطفة من العالم الاعلى وما فيه من روائع . بل أنها قد تحوز بعض القوى الخارقة التي هي من قبيل التنبؤ عن احداث السنقبل او التحكم بمجرياته ٢٨ .

#### الاشراق والانبثاق

هذه أذن خلاصة « فلسفة النور » التي استهلها أبن سينا ، وأكملها السهروردي . على أن الدعامة الكونية والمينافيزقية لهذا المذهب ، ليست جديدة كل الجدة ، خلافا للمناصر الصوفية والفرقية . فهي فعلا أبن سينية وافلاطونية جديدة ، اضيفت اليها بعض المناصر الصوفيسة والدينية من مصادر زرادشتية ومشرقية ، والذي يميزها عن المذهب الافلاطوني الجديد بصيغته الاسلامية المحروفة ، هو بالدرجة الاولى ، محاولة استغلال الصور النورانية الى ابعد الحدود . كان ابن سينا ، كما تقدم لنا القول ، أول من المع الى ذلك ، بينا ادخلته الزرادشتية في صلب نظرتها الدينية والميتافيزقية الى العسالم .

ونحن نعتقد انه على كل ما هنالك من الغروق في التعبير والتشديد، فان نظرة السهروردي المتافيزقية تبقى في اساسها ابن سينيسة او افلاطونية جديدة . وربما كان اوضح ما يبدو ذلك في رسالة صغيرة عنوانها « اعتقاد الحكماء » ٢٦ ، حاول فيها ان يدافع عسن الفلاسفة « المتالهين » ، في وجه تهجمات العامة وافتراءاتهم ، اذ رموهم بالالحاد والمروق من الدين . فقد اشار في دفاعه الى ان الفلاسفة الالهيين يعتقدون بوحدائية الله ، وبخلق العالم ، وحتمية الحساب في الآخرة ؛ وانهم يرون كذلك ان اول ذات خلقها الله هي العقل الاول ، ومنه نشأ بالانبثاق عقل آخر تحدرت منه نفس السماء الاولى وجسمها . ويستمر هذا التسلسل نزولا حتى العقل الاخير وعالم الكون والفساد الواقع تحت امرته وانهم يسمون العقال الادنى « واهب الصور » او « الروح القدسي » .

#### السهروردي يكمل نظام ابن سينا

أما سائر هذه النظرة الكونية المتافيزقية الشاملة ، التي ينسبها السهروردي الى الفلاسفة ، فهي نظرة ابن سينا المروفة . وهو لا يكتفي في بسطه لها بالوافقة الضمنية عليها ، لكنه يحاول ، فضلا عن ذلك ، ان يؤيدها بشواهد من القرآن أو من التراث الصوفي . ومع ذلك ، فالاستنتاج اللي لا مفر منه ، هو ان السهروردي يؤيد هذه النظرة الكونية تاييدا مطلقا . اما ما ادخله عليها من تحسينات فلا يتعدى الاسلوب البياني ، وهذه مستمدة في الفالب من اصول صوفية او زردشتية . والسهروردي يتخطى الفارابي وابن

#### الباب الماشر : التطورات الفلسفية بعد ابن سينا

سينا بعيدا في تصوفه ، ويحاول ان يدمج في نظامه الخاص العناصر الرئيسية في ادب السلوك الصوفي ؛ وهو مع ذلك يعي تماما الصعوبات التي تواجه المؤلف في معالجة هذا الوضوع ، وهي صعوبات تحول دون ارتفاع بحثه الى مستوى ابحاث سواه من اعلام الافلاطونية الجديدة ، من حيث التنظيم ودقة الاداء .

# القصتلالشاني

# فلفة للكيزول فيمليلما ليلامت

### صطرالج ين النقيرازي رالبَامَهُ

#### مكانة السهروردي بعد ابن سينا

والسهروردي ، مع كل ما أثاره من ردة عنيفة في وجب الافلاطونية الجديدة الاسلامية ، باسم حكمة عليا مستعدة من الفكر اليوناني والشرقي ، لم يشك يوما بحق العقل في تمحيص الاسرار الدينية البعيدة الفور. أما اللين كانوا قد أثاروا هذا الشك فهم المحافظون من أهل الحديث وعلماء الكلام ، والفقهاء، والعديد من المتصوفين، وكذلك الجمهور بوجه المعوم. على أن المنزلة الهامة التي يشعلها السهروردي في تاريخ الفكر بعد ابن سينا ، أنما تبرز في الدفاع عن وحدة الحق بين الدين والفلسفة ، وفي وجوب طلب الحق من جميع مظانه : في الفلسفة اليونانية ، وفي الفكر الفارسي القديم ، وفي الالاطونية الجديدة الاسلامية ، وفي النهج الصوفي على السواء .

#### الانبعاث الفكري في فارس

هذا التيار الإشراقي الذي اطلقت السهروردي استمر بعده ، واخل يشتد ، لا سيما في الحلقات الشيعية ، اثناء العهد الصغوي في بلاد الفرس ، فمؤسس السلالة الصغوية ، شاه اسماعيل (١٥٠٠ - ١٥٢٤) ، الذي ادعى انه متحدر من سلالة الصوفية ترتقي الى القرن الثالث عشر ، اخلا على عاتقه جادا فرض العقيدة الشيعية في بلاد الفرس ، من ادناها الى اقصاها ، كان من نتائج ذلك ان العناية بالفلسفة والكلام ، التي كانت قد خمدت في العصر المغولي ، اخلت الآن في الانتعاش والنشاط ، لا سيما في ابان ولاية شاه عباس (١٥٨٨ - ١٦٢٩) . ولقد اشتهر في هذه الفترة علماء عديدون نخص بالذكر منهم مير داماد (ت ١٦٣١) وبهاء الدين عاملي (ت ١٦٢١) اللذين تتلمل عليهما المع فلاسفة العهد الصغوي ، صدر الدين الشيرازي (ت ١٦٢١) اللذي النعيم الحديث في بلاد الفرس » ١٤ .

#### الشيرازي: شروحه ومؤلفاته

ولد الشيرازي ، العروف بـ « ملا صدرا » ، في مدينة شيراز سنة ولد الشيرازي ، العروف بـ « ملا صدرا » ، في مدينة شيراز سنة . 104٢ . ثم انتقل الى مدينة اصفهان ، وكانت مركزا هاما من مراكز العلم في ذلك العصر . وفيها تابع تحصيله على مير داماد ، وكذلك على مير ابي القاسم فندرسكي (ت ١٦٤٠) . وعاد اخيرا الى شيراز ، ليتولى التدريس في مدرسة دينية ، كان حاكم الولاية قد انشأها في منطقة فارس ٤٢ . ويروى انه زار مكة حاجا مشيا على قدميه سبع مرات ، ووافته المنية في البصرة وهو عائد بعد اداء فريضة الحج للعرة السابعة ، وذلك سنة ١٦٢١ .

والنيرازي ، آلى جانب الشروح الكثيرة التي وضعها على كتساب السهروردي « حكمة الاشراق » ، وكتاب اثير الدين الابهري « الهداية في الحكمة » ، وكتاب ابن سينا « الشفاء » ؛ الف العديد من الكتب الاصيلة بلغنا منها : رسالة في « الحدوث » ، واخرى في « الحديث » ، والثة في « اسناد الوجود الى الماهية » ، ورابعة في « الجبر والاختيار » ؟ ؛ . ومنها كذلك كتاب « المشاعر » ؛ ، وكتاب « كسر اصنام الجاهلية » . على ان مؤلفه الرئيسي ، ولا ربب ، هو الاثر الضخم البارز «كتاب الحكمة المتمالية» المورف أيضا به « كتاب الاسفار الاربعة » . وقد يوصف هذا الكتاب بأنه خلاصة فلسفة الشيرازي ، اذ هو يضم مادة عدد من مؤلفاته الصغيرة ، وخلاصة الفكر الغلسفي بعد ابن سينا بصورة عامة .

#### الطريق الى الحق

فني مقدمة كتاب « الاسفار » يعلق الشيرازي بلهجة كثيبة على الاذى الله الله الله الله الفلسفة في عهده ، بتحول الجمهور عن دراستها . فقد ثبت له ، بعد ان تو فر على تحصيلها ، ان مبادىء الفلسفة ، مقرونة بالحقائق المهمة ، كما انزلت على الانبياء وكشفت للحكماء ، هي اسمى تعبير عن الحق ، واذ تعلر عليه التعبير عن افكاره تلك بالكتابة عمد الى الانقطاع عن العالم مدة طويلة ، وانطوى على نفسه ، حتى « اشتمل قلبه » \_ كما قال \_ واشرق نور العالم الالهي عليه ، وغدا قادرا على كشف اسرار لم يخامره ، في ما سبق ، العالم الالهي عليه ، وغدا قادرا على كشف اسرار لم يخامره ، في ما سبق ، شك فيها ه ؛ واستطاع اخيرا ان يدرك حدسيا ، ما كان قد حصله اولا بالطرق الجدلية ، بل ان يحظى بالمزيد من المعارف . ثم اخل يوداد يقينا بانه مادو الى أن يطلع الاخرين على تلك المعارف التي انم الله بها عليه . فتحقق له ذلك في كتابه الضخم اللي دعاه « الاسفار الاربعة» ، اي اسفار النفس من

#### الغصل الناني: صدرالدين الشيرازي واتباعه

الخلق الى الحق ، ثم الى الحق بطريق الحق ، ثم من الحق رجوعا الى الخلق، واخيرا الى الحق كما يتجلى في الخلق .

#### الفلسفة في فرعيها النظري والعملى

ان عرض المؤلف للموضوعات الفلسفية الواردة في هذا الكتاب ، يتفق الصلامع تقسيم ابن سينا . فللفلسفة عنده فرعان اساسيان ، الاول نظري بهدف الى معرفة حقائق الاشياء ؛ والثاني عملي يرمي الى تحصيل الكمالات التي تليق بالنفس ، وكمال الاول يحصل ببلوغ الفرض الاقصى من جميع الابحاث النظرية ، وهر انعكاس صورة عالم المعقولات في النفس او ارتسامه فيها ، بحيث تفدو النفس عالما معقولا قائما بنفسه كما راي الفارابي وابسن سينا 13 . وكمال الثاني يتحقق بالاقتراب من الله عن طريسق التشبه به ، مما يجمل النفس جديرة بمثل هذا الامتياز . والؤلف يعتقد بان الفلسفية والمقيدة على اتفاق تام بشان هذين الهدفين ، ويؤيد ذلك بشواهد من الآيات القرآنية والحديث النبوي ، واقوال الامام الاول : على بن ابي طالب . وهو لا يعرب عن اي من التحفظات او القيود التي وجد المؤلفون السنيون انفسهم، لا يعرب عن اي من التحفظات او القيود التي وجد المؤلفون السنيون انفسهم، للدى معالجة المسائل الكلامية ، مضطرين للاخذ بها ، في موضوع الصلة بين الغلسفة والمقيدة .

#### اركان الغلسفة في رايه

يجري الشيرازي على غرار السهروردي في الاعتقاد بوحدة الحق الذي تواتر في سلسلة متصلة من آدم الى ابراهيم ، فالى حكماء اليونان فمتصوفة المسلمين وجماعة الفلاسفة . وفي مؤلف آخر يصف الشيرازي مطولا كيف ان شيثا وهرمس (وهو ادربس في القرآن واختوخ في التوراة) قاما بنشر الحكمة في اقطار العالم ٤٧ و اليونان اللين كانوا اولا ، في ما يرى ، عبدة كواكب ، تعلموا فلسفة الدين وعلم التوحيد من ابراهيم . وهو يميز بسين فريقين من قلماء فلاسفتهم ، ينتمي كل منهما الى تراث خاص به . الفريق الاول يبدأ بطاليس وينتهي بسقراط وافلاطون ؛ والثاني يبدأ بفيثاغورساللي يذكر انه تتلمد في الحكمة على سليمان الحكيم عندما لقيه في مصر ، وكلاك على كهنة مصر ، وفي واي الشيرازي ان اركان الحكمة في بلاد اليونان على كهنة مصر ، وفي واي الشيرازي ان اركان الحكمة في بلاد اليونان افلوطين ( الشيخ اليوناني ) فكشيرا صا يصفه بانه شخصية فهذه . ومع

ان الفضل في انتشار الحكمة في جميع البلدان يعزى الى اولئك الحكماء ، فان الشيرازي كثيرا ما يذكر ، على غرار اكثر مؤرخي الفلسفة المسلمين ، من السجستاني حتى الشهرزوري ١٨ ، ان هؤلاء الحكماء تسلموا « نور الحكمة » ، في الدرجة الاولى ، من « مشكاة النبوة » ٤١ ، مما يفسر انسجامهم مع « التعليم النبوي » . في مسائل هامة نظير وحدة الاله ، وخلق العالم ، والحشر الذي اوغلوا فيه .

راينا اعلاه كيف استكمل السهروردي هـنه السلسلة التاريخية ٥٠ كان اعتبر المتصوفة الاتباع الاصيلين لحكماء اليونان القدامسي . كان الشيرازي ينظر الى المتصوفة هذه النظرة ايضا ، ويعتبر ابن عربي ( ويسميه احيانا ابن الاعرابي ) امامهم الاكبر . وهو يوافق السهروردي كذلك في اهمية الدور الذي لعبه التصوف في تقدم الفكر الفلسفي والديني .

#### الامامة والنبوة

ومن مظاهر تفكره الفلسفي الهامة تطبيق المفاهيم الفلسفية والصوفية، على المذهب الامامي ( الشيعي ) . فهو يقرر ان دور النبوة انقضى بوفاة محمد ، وبدا دور الامامة او الولاية في الاسلام . وها المصر ببدا بأئمسة الشيعة الاثني عشر ، ويستمر حتى رجعة الامام الثاني عشر ( الذي ها في غيبة مؤقتة ) وذلك في آخر الزمان . وعلى كل ، فان دور الولاية ببدا بالنبي شيث ، الذي كان من آدم بمنزلة على من محمد ، اي الاسام او الخليفة ١٥ .

ويجد الشيرازي اساسا فلسفيا لهذا القول في مفهوم ابن عربي « للحقيقة المحمدية » ، اي الحقيقة النبوية الخالدة او « الكلمة الالهية » ، التي كان محمد المظهر الاخير والاكمل لها ٢٠ . وفي رايه ان هذه الحقيقة ذات بعدين الاول « ظاهر » والثاني « باطن » . ولما كان محمد مظهرا للمبدا النبوي ، كان الامام الاول ( علي ) واتباعه جميعا مظاهر للولاية . وعندسا يظهر ثانية الامام المنتظر او المهدي في آخر الزمان ، ينكشف معنى التنزيل الالهي كاملا، وبعود البشر الى عقيدة الوحدانية الاصيلة، التي انشاها ابراهيم واقرها محمد .

#### الوجود والماهية

ان القسم الاول من كتاب « الاسفار الاربعة » يبحث في ما بعد الطبيعة).

او « العلم الالهي » . وكما جرى العرف في الاوساط الفلسفية منذ عهسه ابن سينا وبعده ، احتل مفهوما الوجود والماهية والعلاقات المتشابكة بينهما ، مركز الصدارة من المباحث الفلسفية في ذلك العصر . وبعود الشيرازي الى هدين الموضوعين بالحاح غريب في العديد من مؤلفاته الاخرى ، ويؤكد على ان الوجود لا يقبل التحديد ، اذ ليس له فصل ولا نوع ، ولا يلحقه عرض او خاصية من الخواص ٥٠ . لكنه مع ذلك يسهل تمييزه عن الماهية في الله من، وبناء عليه فموضوع الخلق او الاحداث الالهي ليس الماهية ، كما حاول السهروردي والدواني وسواهما أن يثبتوا، بل هو الوجود، من حيث، يضاف الى الماهية ، . فلزم عن ذلك أن للماهيات نوعا من التقدم على الوجود ، وذلك من حيث نعل الخود ، الشيرازي هذه الماهيات مقابلة « للاعيان الثابتة » في نظام ابن عربي ، وهي الصور النموذجية التي تسع الكون على منوالها ه .

فكل ما هو محدث ، آذن ، مؤلف من وجود وماهية . أما الواجب الوجود ، فهو خلو من هذا التركيب ، بل هو الذي يمنح كل ذات محدث وجودها الخاص ، وذلك بحكم اشماع شبيه باشماع النور . ولكن ، لما كان من الواجب أن يكون المعلول مكافئا للعلة ، كان وجود اللوات المحدثة وليس ماهيتها ، هو الذي ينبثق من الواجب أه . وما دام هو نور الانوار ، أو النور بلاته ، فهو الذي يمنح الذوات المخلوقة طبيعتها النورانية التي تجعلها شبيهة به . أما ماهياتها الخاصة ، فلما كانت هي التي تميزها عنه ، فلا يمكن ردها الى فعله ، وأنما هي الظلام أو « البرزخ » الذي يفصل المخلوق ـ في لفة الاشراق ـ عن نور الانوار ، صانعه الحق .

#### عالم الامر وعالم العقل

ويبلل الشيرازي جهدا متواصلا في صياغته لهده المسألة ، ولنظائرها من المسأل الميتافيز قيسة ، كي يؤلف بين المناصر الابن سينية والاشراقية والصوفية ، فهو ، من جهة ، يسلم بمفهوم ابن سينا للحركة ، وباعتمادها في نهاية المطاف على محرك لا يتحرك لاه ، دون ان يعي تماما المضاعفات التي تنجم عنها بالنسبة الى القول بالخلق على النحو التقليدي الذي يأخذ هدو به ، ويسلم ضمنا ، من جهة ثانية ، بفرضيات الانبثاقيين من اتباع الافلاطونية الجديدة ، لكنه يحاول في الوقت نفسه ، ان يجد لها مكانا مناسبا في اطار الاشراق الصوفي ، ويتابع الشيرازي ، في موضوع « الحق الاعلى » ابسن

عربي ، فيميز بين مرتبة التوحيد او الااوهية التي يدعوها المتصوفون بدو الفيب » ، او « العماء » من جهة ، وبين سلسلة التجليات الفرعية للحق، او التعينات الصادرة عنه ، من جهة ثانية . فالوجه الاول من هذا التجلي يقابل مرتبة الماهيات او « الاعيان الثابتة » التي تظهر الحق الاسمى دون ان تختلط به ٨٠ . ثم يعمد الى اوضاع هذه اللذوات ، التي يدعوها ايضا بد « الماهيات المكنة » ، فيبحثها باسهاب شديد ، مدللا على أن لها حقيقة ذهنية غالبا ما يساء فهمها ، وموضحا أنها ذات وجهين : فهي من جهة واجبة الوجود بالنسبة الى سببها ، وتشاركه بصفة الوجود الكلي ؛ وهي من جهة ثانية تقصر عن بلوغ هذا المثال ، وتشمل المديد من المراتب الدنيا في سلم الوجود . فهي ، بكلمة ، المرتبة الاولى في ظاهرة التنوع الذي يطرا على وحدة الحق فهي ، بكلمة ، المرتبة الاولى في ظاهرة التنوع الذي يطرا على وحدة الحق جوهر او عقل كلي واحد ، هو في لفة المتصوفة « عالم الامر » وفي لفة الفلسفة « عالم المقل » .

#### النفس بين عالم العقل وعالم المادة

والمرتبة النانية في ظاهرة الننوع ، تقابل النفس الكلية ، التي تتجلى في جميع النفوس الجزئية ، وسائر القوى المدركة ، والنفس الكلية تقابل « اللوح المحفوظ » في القرآن ، الذي ينطوي على احكام الله الازلية ، وهي تعبير صربح عن ارادته منذ الازل ، وتقوم للالك مقام الوسيلة التي بها يتصل الله بالعالم ـ اذا جاز هذا النعبير .

وللنفس خاصية تنميز بها عما هو فوقها او دونها من مراتب الوجود، وهي انها مزيع من النور والظلمة . فهي على ذلك الحلقة الواصلة بين المالم المعقلي والمالم المادي . فالعالم المادي . يينها بالفلك الكلي ، الذي يضم جميع الافلاك الدنيا في النظام الكوني ، بحسب الملهب الافلاطوني الجديد . وهذا الفلك الكلي يؤلف بحكم لطافته الحد الفاصل بين عالم « الصور المقلية » او النفوس من جهة ، وصور الذوات المحسوسة في عالم الطبيعة ، من جهة اخرى ١٩٠٠ .

ومع هذا الننوع ، فإن الكون بجملته بؤلف « جوهرة واحدة » ذات طبقات عديدة ، تتفاوت اشراقا ولطافة ؛ فتكون العليا منها دائما اكثر اشراقا واشد لطافة . وهذا النظام المتدرج بجملته يقابل على التوالي المراتب

#### الفصل الثاني : صدرالدين الشيرازي واتباعه

المتباينة للعلم الالهي ، ولتجلي الصفات الالهية ، وسمات الجمال الالهي ؛ او سلسلة الانوار التي يتجلى فيها « وجه الله » ١٠ .

#### ابطال ازلية العالم

والشيرازي ، مع اجلاله الجم لابن سينا ، يرفض قضيتين من قضاياه الهامة : الاولى ازلية العالم ، والثانية استحالة حشر الجسد . فهو ردا على القضية الاولى ، يذكر ان جميع الفلاسفة القدماء ، من هرمس الى طاليس وفيثاغورس وارسطوطاليس ، يجمعون على الاعتقاد بان العالم حادث في الزمان . لكن اتباعهم اساؤوا فهم اقوالهم ، عندما نسبوا اليهم الراي المناقض ومهما يكن من امر ، فان القول بازلية الزمان وازلية الحركة لا يمكن اثباته . فالكائن الوحيد الذي يمكن ان يسبق وجوده الزمان هو الله ، وهو الدي يخرج العالم الى حير الوجود بان يأمره ان يكون فيكون ١١ . ولما كان الزمان جزءا من اجزاء العالم ، استحال ان يكون كله او اي جزء منه ، قد وجد قبل و النعر » الالهي ، وعالم الحس وعالم القبل كلاهما معرضان لعوامل التبدل بمعيها المتصوفة « العقول الفعالة » ويدعوها الفلاسفة « العقول الفعالة » يسميها المتصوفة « العقول الفعالة » ويدعوها الفلاسفة « العقول الفعالة » وجدت اصلا في العقل الالهي ، الا إنها ، في حالة الإمكان تلك ، لم يكن لها وجود بذاتها ، غير الوجود المستفاد من الامر الالهي ، ١٢ م

ان تعليم القدماء من الفلاسفة ، الذي يتفق اتفاقا كليا مع تعليم الانبياء والاولياء ، لا ينطوي على التسليم بان العالم قد وجد في الزمان وحسب ، بل على ان كل شيء فيه صائر إلى الفناء ، والوجود الوحيد الذي سيبقى الى الابد ، كما نص القرآن ، هو « وجه الله » .

#### مكانة الشيرازي في الفكر الاسلامي

يتبين لنا من هذا العرض الموجز ، ما اتصف به هذا الفيلسوف والحكيم الصوفي ، في القرن السابع عشر ، من سعة الاطلاع ، وما تميز به نظامه الكوني الانتقائي من تعقيد . فقد دخل في صلب تفكيره ثلاثة عناصر اساسية هي : العنصر الافلاطوني الجديد المستمد من ابن سينا ، والعنصر الاشراقي ، وابن والعنصر الصوفي . ولقد كان السهروردي مؤسس الحركة الاشراقية ، وابن عربي الداعي الاكبر لوحدة الوجود مرشديه الرئيسيين . لكن الشيرازي ، الى

#### الباب العاشر : النطورات الفلسفية بعد ابن سينا

جانب ما استفاده من هذين المرشدين ، ومن ابن سينا ، استمد الكثير ، وبلا تعفظ ، من التراث الفلسفي المتحدر من افلاطون وارسطو ( او بالاحرى من كتاب «آثولوجيا» المنسوب اليه) \_ على غرار العديدين من فلاسفة الاشراق \_ ومن آثار انبدقليس المنحولة ، ثم من الفزالي ، وميرداماد ، والطوسسي والشهرزوري ، وفخر الدين الرازي ، وكثيرين سواهم . ولما كان واثقا من وحدة الحق على اختلاف مصادره ، ومدركا المهمته كداع الى الحق ومؤيد له، لم يتردد في البحث عنه في جميع ما تيسر له من مظان ، فلم يكن بد في اتباع مثل هذا النهج ، من الوقوع في الاسترسال والتكرار ، على ان ذلك لا ينبغي ان يفض من ماتني الشيرازي \_ آخر المؤلفين الموسوعيين في الاسلام ، فانتاجه الضخم نقض بليغ للراي الذي اخذ به المديدون من مؤرخي الفلسفة فالاسلامية في المصر الوسيط ، وهو ان الفزالي تمكن في نهاية القرن الحادي عشر من توجيه ضربة قاصمة الى الفلسفة ، لم تستطع بعدها النهوض .

#### تلاميذ الشيرازي واتباعه

ان العديدين من تلامدة ملا صدرا واخلافه ، يقومون دليلا على اثره الباقي وعلى استمرار حركة الاشراق الشيعية في بلاد فارس . ويجدر بنا ان نذكر من بين تلاميده ولديه ابراهيم واحمد ، وصهريه فياض عبد الرزاق لحجي (ت ١٦٦٨) ومحسن فيض كاشاني (ت ١٦٨٠) ، وكذلك محمد باقر مجلسي (ت ١٧٠٠) ، ونعمة الله شستري (ت ١٦٩١) ، ومسن اخلاف البارزين نذكر محمد مهدي بروجردي (ت ١٧٤٣) ، واحمد بن زين الدين ابن ابراهيم الاحسائي (ت ١٨٢٨) الذي رد على ملاصدرا ردا عنيفا ، وملا هادي سبزواري (ت ١٨٢٨) ، الذي شرح كتاب « الاسفار » وجملة من هرلااته الاخرى ؛ وقد اعتبره ال ج ، برون « آخر فيلسوف عظيم من فلاسفة الفرس » ١٢ .

#### حواشي الباب العاشر

الشهرزوري ، نزهة الارواح ، فاتح ، مخطوط ١٦٥) ، انظر انسا: Sples and Khatak, Three Treatises on Mysticism, p. 101 f. Opera Metaphysica et Mystica, I, 12 انظر التلويجات في: í قارن الفارابي ، الالفاظ المستعملة في المنطق ، ص ١٠٩ . المصدر نفسه ، ص ۲۲ . المصدر المذكور ، ص ٢٤ . ٦ Opera Metaphysica et Mystica, p. 33. التلويجات ، في: ٧ Opera Metaphysica et Mystica p. 38 f. الناريجات ، في: Opera Metaphysica et Mystica, p. 401, 483, 505. المشارع في : ٩ Opera Metaphysica et Mystica, p. 484. المشارع ف: ١. ان روآبة محادثة السهروردي الخيالية مع ارسطو في كتاب التلويحات ص ٧٠ وما بعد ، المقصود به ارسطر مؤلف ٤ الاتولوجيا ٤ المنحول ، كما سبق معنا . Ocuvres philosophiques et mystiques, p. 62 f. حكمة الإشراق ، في : 11 حكمة الاشراق في الكتاب المذكور سابقا ، ص ١٠ ، ولمرفة اصحاب هذه الشخصيات 11

Nasr, Three Muslim Sages, p. 62 f.

١٤ حكمة الاشراق ، ص ٧٣ وما بعد .

Prolégomènes, p. 25.

انظر اعلاه ، ص ۱۸۶ .

اعلاه ، ص ۲۱۱ ،

١

- ١٥ حكمة الاشراق ، ص ١٢ وما بعد .
  - 17 المصدر السابق ؛ ص ١٦١ ٠

انظ :

11

- ١٧ المسفر نفسه ، ص ١٠٦ وما يعد ،
- ١٨ الصفر تفسه ، ص ١١٠ وما يعد .
  - ١٩ المسفر نفسه ، ص ١١٤ .
- ٢٠ المصدر تفسه ، ص ١١٥ وما بعد ٠

- ٢١ المصدر نفسه ، ص ١١٧ وما بعد ،
  - ۲۲ الصفرتقية ، ص ۱۲۱ ،
- ٢٢ المصدر نفسه ، ص ١٣١ وما بعد ، و ١٣٨ وما بعد .
- Asin, Ibn Masarra, p. 40 f. : الشر النور على النظر المسلمي النظر المسلمين النظر المسلم مزدك النظر تعليقات ونبغي ان نشير هنا الى الجمع بين النور » و القهر » في تعليم مزدك ، انظر تعليقات كربان في مقدمته لكتاب : . Oourres philosophiques et mystiques, p. 39 f. كربان في مقدمته لكتاب :
- Met. XII, 1072 b23.

- ٢٥ نابل: حكمة الاشراق ، ص ١٣٦ وارسطو
  - ٢٦ الصدر نقسه ، ص ١٤١ وما بعد ،
- ۲۷ المصدر نفسه ، ص ۱۷۲ وما بعد ، قابل ارسطوطالیس ، ، Physics, VII, Ch. 8
  - ۲۸ ٔ المصادر نفسه ، ص ۱۸۰ -
  - ٢٩ المصدر نفسه ، ص ١٨١ وفي اماكن اخرى .
    - ٣٠ المصدر نفسه ، ص ١٩٢ وما بعد .
      - ٣٢ المصدر نفسه ، ص ١٩٦٠
- ٢٣ المسدر نفسه ، ص ٢٠١ قابل هذا الكلام بدور العقل الفعال في نظام ابن سيئا الكوني .
  - ) ٣ المسارنة الم ٣٠٣٠
  - ٣٥ المصدرنفسية ، ص ٢٠٧ .
  - ٣٦ المصدر نفسه ؛ ص ٢٠٩ وما بعد .
  - ٣٧ المصدر نفسه ، ص ٢٢١ ، ٢٣٠ .
    - ۲۸ الصدرنفسه، ص ۲۵۲،
- Oeuvres philosophiques of Mystiques, p. 261-272. : اعتقاد الحكماء ، في ا
- Browne, Literary History of Persia, IV, 53 f. : انظر (.
- Browne, Literary History, IV, p. 408. : انظر ا
  - Υ} مقدمة الشيرازي لكتاب الشارع ، ص ٧ .
    - ٣) انظر: رسائل آخوند ملاصدرا .
- ]) انظر ترحمة كربان (Corbin) انظر ترحمة كربان (Corbin)
  - ه) الاسفار الاربعة ، ج١ ، ص ٢ .
    - ٦] انظر اعلاه ، س ١٩٧٠
- ۷) انظر : رسالة في الحدوث ، في رسائل آخوند ، ص ۲۷ وما بعد . وقابل : الاسفار الاربحة ج۲ ، وردة ۲٫۲ وما بعد .
  - ٨٤ انظر اعلاه ، ص ٢٠٤ .

- ٩٤ قابل: الاسفار ؛ ج٢ ؛ ورقة ٢٤٦ وما بعد ؛ ورسالة في المحدوث ؛ ص ٦٩ . .ه انظر: اعلاه ؛ ص ٥٠٤ .
- Livres des Pénétrations, p. 13 f.
  - ٢٥ الرجع نفسه ، ص ١٤ ، قابل اعلاه ص ٢٤٣ .
- ه الاسفاد ) ج1 ) من ١٠ وما بعد ) قابل : Liures des Pénétrations, p. 6 (النص العربي) ورسائل آخوند ) من ١١٠ وما بعد .
- )ه المسلر نفسه ) ج ا ، ص ) ا ، المسلر نفسه ) ج ا ، ص ) ا ، المسلر نفسه )
- هه المسدر نفسه ، ج۱ ، ص ۱۵ وما بعد ، وورنة ۱۵ و : Livres des Pénétrations, p. 35
  - ٦٥ المصدرنفسة، ج١٠ ص١٠٤ -

٥١

- ٧٥ الاسفار الاربعة ج١ ، ورقة ١٠٥ ، تابل : رسالة في الحدوث ، ص ١١٥ .
  - ٨٥ المرجع نفسه ، ج١ ، ورقة ه٢ ، ٩٧ ب .
- ٩٥ الاسفار ، ج٢ ، ورقة ٢٠٤ ، انظر ايضا : رسالة في الحدوث ، ص ه) وما بعد ،
   حيث يعرش المؤلف بوضوح تام نظرية انبئاق افلوطينية .
  - ٠٠ الاسفار ، ج٣ ، ورقة ٢٠١ ، ٥٥٣ وما بعد .
  - ٦١ انظر : رسالة في الحدوث ، ص ٥) وما بعد ،
    - ٦٢ المرجع السابق ، ص ٦٢ وما بعد .
- Browne, Literary History, p. 411, 408f., 432 f;
- Livres des Pénétrations, p. 19. : نابل

البابُ الحَادي عَشر

والردوة والكلاميت يؤالرجوم إلى اللمنت

# القَصِّل الآول المظاهمية والمُصْربلية المُحديدة

# ابن حزار • ابن تيمية محمدبن عبدالرهاب

الرجعية بعد حملة الغزالي

كانت حملة الغزالي على الافلاطونية الجديدة العربية حملة شعواء؛ ومع ذلك فقد انطوت على تأييد صريح لحق العقل بالتوسط في الخلافات الكلامية. وبناء عليه ، ميز الغزالي بوضوح تام بين الجوانب الفلسفية التي تتعارض وبناء عليه ، ميز الغزالي بوضوح تام بين الجوانب الفلسفية التي تتعارض ما بعد الطبيعة يشملان جل القضايا التي اعتبرت ، بصورة خاصة ، ضارة بالمعتقد الاسلامي ، لم يجد الغزالي في علم النطق والرياضيات مدعاة للاعتراض ، فالمنطق مجرد آلة لا يستفنى عنها في تسوية الخلافات ، ليس في قضايا الفلسفة ومشاكل الفقه فحسب ، بل في مسائل الكلام ايضا ، ، في قضايا التساع مدى التذكر للعقل ، الذي عمل الغزالي على زرع بدوره ، استمر في الحلقات الكلامية والفلسفية ، الى ما بعد القرن الثاني عشر بزمن استمر في الحلقات الكلامية والفلسفية ، الى ما بعد القرن الثاني عشر بزمن البعد ، وقد اتخذ شكلين: الاول رجوع الى الاخذ بالدلالة الحرفية ، والتعسك

استمر في الخلفات الملامية والفلسفية ، الى ما بعد الفرن التابي عسر بزمن بعيد ، وقد اتخذ شكلين: الاول رجوع الى الاخذ بالدلالة الحرفية، والتمسك بالعرف القديم ، شأن المتكلمين والفقهاء الاولين ، وسائر اللابن ساروا فسي ركاب زعيمهم الاكبر في القرن الناسع ، الامام احمد بن حنبل ، والثاني رفض المنهج العقلي ، على اعتبار انه عبث وحشو ، والانطواء من ثم على اللات ، حيث توقع اللاعقليون اكتشاف الحق عن طريق « اللوق » أو « الكشف » في حصن هذه اللاات الحصين .

#### الردة الاشراقية والصوفية

لقد برز الوجه الثاني من هذا التنكر للمنهج العقلسي ، في فلسفة الاشراق ، على صعيد التأمل النظري ؛ وفي الصوفية ، على صعيد الممارسة العملية الدينية . وانتهى الوجه الاول الى الرجوع للاخذ بالدلالة الحرفية ،

#### الباب الحادي عشر : الردة الكلامية والرجوع الى السنة

وذلك على يد عدد من مشاهر المتكلمين ، في طليعتهم ابن حزم القرطبي وابن تيمية الحراني ؛ يلحق بهم عدد من الشخصيات البارزة ، نذكر منهم ابسن قيم الجوزية (ت ١٣٠٠) احد تلاملة ابن تيمية ، ومحمد بن عبد الوهاب (ت ١٧٩٢) ، منشيء الحركة الوهابية .

#### ابن حزم في حياته السياسية

ولد أبن حزم في مدينة قرطبة سنة ١٩١٤ . وكان أبوه وزيرا اللخليفة الاموي ، فكانت حاله ترتفع وتنخفض تبعا لحال سيده . ولما ثار البربر على الامويين سنة ١٠١٣ ، نفي أبن حزم من قرطبة وصودرت أملاكه . وقضى بعد ذلك عشر سنوات متنقلا في أنحاء البلاد من صقع ألى آخر ، مجاهدا في سبيل عودة السلطة ألى الامويين، الذين بقي مواليا لهم على الرغم من تضعضع مركزهم . لكن نشاطه السياسي أنهى نهاية محزنة سنة ١٠٢٣ ، عندما اغتيل سيده المستظهر ، فاضطر ثانية ألى مفادرة قرطبة ، وألى التخلي عن نشاطه السياسي . أما البقية الباقية من حياته ، التي أنتهت سنة ١٠٦٤ ، فقد وقفها على التأليف .

#### اشهر مؤلفاته

ربما كان اشهر مؤلفات ابن حزم رسالة في ادب الحب عنوانها « طوق الحمامة . . . » ، كتبها وهو في الخامسة والعشرين من عمره . وفيها يتجلى تاثره بالمتكلم الظاهري ابن داود الاصفهاني (ت ٩٠٩) مؤلف « كتاب الزهرة » اول مؤلف في الحب الافلاطوني في الاسلام ٢ . وكتاب ابن حسرم هذا ، الفني بالتحليل النفسي ، قد ترجم الى لفات عديدة منها الانكليزية ؛ وهسو يشتمل كذلك على تأملات اخلاقية وتأملات ذاتية ، وربما أمكن لهذا الداعي ، وبطه بكتاب اخلاقي آخر بلفنا من مؤلفاته ، يفضله تنظيما، هو كتاب «الاخلاق والسير » ٢ ؛ وأذا نصن تذكرنا أن نظيم ه من المؤلفات الاخلاقية قليل في اللغة العربية ، كان جديرا بنا أن نعره بعض الاهتمام . الا أنه ، شيمة المديد من امثاله بين مؤلفات العرب ، اقرب الى الاثار الادبية منه الى الابحاث الاخلاقية المنظمة .

#### رفض الاستدلال والتشبث بالظاهر

ويهمنا ابن حزم ، في هذا الصدد ، من حيث هو متكلم ومناظر عنيف .

#### الفصل الاول: الظاهرية والحنبلية الجديدة

نهو بهده الصفة ، اذ يستأنف التقليد الظاهري ، الذي بداه في الشرق داود ابن خلف الاصفهاني (ت ٨٨٣) ، والد مؤلف كتاب « الزهرة » المدكور اعلاه ، يرفض جميع ضروب القياس او الاستدلال ، ويتشبث بالدلالة الحرفية الضيقة للنص معتبرا المداهب الكلامية على اختلافها ، السمحة منها او المحافظة ، المعتزلية او الاشعرية ، سواء في الضلال ٤ .

ونود ان نستعيد الى الذاكرة آن الفقهاء منذ عصر ابي حنيفة (٣٦٧) كانوا قد استنبطوا ذرائع عقلية مختلفة ؛ ليحلوا بها المشاكل الشرعية والمسائل الكلامية المقدة ؛ التي لم ينص عليها القرآن صراحة ، ولا عرض لها الحديث بصورة واضحة . لكن ابن حزم ، في كتاب له عنوانله «كتاب الإبطال » • ، يندد باستخدام القياس والراي والاستحسان والتقليد والتعليل ، ويقرر صحة الدلالة الحرفية لا غير ، على انها الوحيدة النابعة من نصوص القرآن والحديث والاجماع . على انه انما يسلم بهلذا الاصل الاخير من الاصول الموثوقة في التشريع والمقيدة ، بعد تحفظ هام هو حصر الاجماع في الصحابة . الا ان ابن حزم جرد مبدأ الاجماع بهذا التحفظ من قيمته الرئيسية كطريقة عملية لحل المشاكل الفقهية والمقائدية ، التي سكت عنها القرآن والحديث .

#### إيطال تاويلات المتكلمين

وبعد ان يرفض ابن حزم جميع انواع القياس والاستدلال في الشؤون الفقهية ، يتنكر لمداهب الكلام على اختلافها ، باعتبار انها باطلة وبلا جدوى . وهو يرى ان اقوال المتكلمين ، معتزلة كانوا ام اشاءة المساقدة السؤولية الخلقية . . . السخ ماهية الله ، وتركيب الجوهر ، وطبيعة المسؤولية الخلقية . . . السخ جميعها باطلة . وعليه فينبغي للانسان ان يسلم بامتناع تحري الحقيقة في مثل هذه الخفايا بالعقل ، وبصورة اخص سر ماهية الله وطرقه الحكيمة 1 . وعنده ان الموضوع الخاص بالمرفة الإنسانية هو ما يقع في متناول حواسنا ، او ما يدخل مباشرة في نطاق ادراكنا العقلي من جهة ، وما نص عليه القسران والحديث صراحة من جهة اخرى . اما في ما يتصل بطبيعة المدات والصفات والعديث مراحة من جهة اخرى . اما في ما يتصل بطبيعة المدات والصفات الابهية ، فان معر فتنا محصورة كليا بما نص عليه القرآن ، ومثلها مدلولات عن متناولنا ، والحق انه ليس لنا ان نصف الله باوصاف ، او ان نسميه باسماء غير التي اختارها هو لنفسه ٧ . اما تعليل هذه الاسماء تعليلا عقليا ،

سواء اكان ذلك بتعابير سلبية ام ايجابية ، فلا مبرر له مطلقا . وانما علينا ان نثبت صفتي العدالة والخير لله ، وننفي عنه صفتي الظلم والشر ، ليس بحكم الاعتبار العقلي القائل على مذهب المعتزلة مثلا ان ذلك ما يقتضيه كماله منطقيا ، بل على اساس ما ورد في القرآن من اتصافه بالعدل والخير ، وما لم يرد من اتصافه بالظلم والشر .

فحملة ابن حزم ، والحالة هده ، موجهة ضد المتكلمين المتحرريسن والمحافظين ، المنتمين الى فرق المعنزلة والاشعرية ، على السواء ، فكانت والحالة تلك عبارة عن رفض التسليم بصحة استخدام اي من المناهج الكلامية في معالجة مسائل الفقه او الاعتقاد ، وابن حزم في رفضه هذا ، يكتفي بالأخل بحرفية النص ، ويدفع كل محاولة يبذلها الفير لجره الى المناقشات الكلامية .

#### من ابن حزم الى ابن تيمية .

هذا الاذعان التام للاتجاه التقليدي ، الذي ناصره ابن حزم ، كان له مؤيدون كثيرون . وكان من ابرز دعاته في القسرن الثالث عشر الفقيسة و « المصلح » السوري احمد بن تيمية ، الذي ولد في حسران سنة ١٢٦٢ ، وتوفي في دمشق سنة ١٣٦٧ ، ان الفاصل الزماني بين هدين العلمين يزيد عن قرنين ، وهما مع ذلك يعتبران اقوى دعاة التقليد في تاريخ الاسلام مللغ الفزالي ، فأنهما قد فاقاه عنفا في الحملة على المقليين ، فهما اذ احتليا مبلغ الفزالي ، فأنهما قد فاقاه عنفا في الحملة على المقليين ، فهما اذ احتليا بعجبة لا هسوادة فيهسا ولا لبس ، وقعد تخطى ابن تيميسة بعنف ابن بهجبة لا هسوادة فيهسا ولا لبس ، وقعد تخطى ابن تيميسة بعنف ابن بهجبة لا هسوادة فيهسا ولا لبس ، وقعد تخطى ابن تيميسة بعنف ابن بلويمة التي التجها « السلف الصالح » ، فكانه باندفاعه الديني هذا اراد من بيطل تراث قرون عديدة من ثهسار التفكير الديني ، ويستقي الحق من مياه الدين الصافية ، كما كانت قبل ان تعكرها المخلافات الكلاميسة والشدادات الفلسفية بزمن طوبل .

# قوام التعليم السلفي

وفي رأي أبن تبعية أن مصدر كل حقيقة دبنية هو القرآن ؛ والحديث كما رواه الصحابة والتابعون ، وعنده أن الحديث نفسه قد شهد للصحابة

#### الغصل الاول: الظاهرية والحنبلية الجديدة

والتابعين بالتفوق ، فكانت من ثم الثقة بهم في الشؤون الدينية لا تضارع ، ولا يرتقي اليها الشك ؛ ومقرراتهم كما وردت في ما اجمعوا عليه معصومة كليا من الخطأ ٨ . اما اجماع اتباعهم فليس له هذه الميزة ، كما يتبين مسن تاريخ الخلافات التي تلت في نطاق الكلام والفلسفة والتصوف . ويضيف الى ذلك أن الصحابة والتابعين ( وهم الجيل الاول من فقهاء المسلمسين ومفكريهم ) ، لما كانوا قد وضعوا حلولا حاسمة ونهائية لجميع القضايا الدينية التي تهم المجتمع الاسلامي ، فكل رأي او فعل ظهر بعد ذلك أنما هو بدعة . ولا يتردد ابن تيمية في أن يزج بين اصحاب هذه البدع الخوارج والشيعة والمعتزلة والمرجئة والجهمية ، بل الاشعرية أيضا .. وبكلمة واحدة جميع الفرق الكلامية والمل الدينية التي تفرعت من صميم الاسلام ، على اثر وفاة الخليفة الراشد الرابع ، على بن أبي طالب ١ .

#### مسؤولية الفلاسفة والمتكلمين

أن المسؤولية في انساد هذه الطوائف او تضليلها تعود ، في راي ابن تيمية ، الى المناهج العقيمة التي سلكها المتكلمون والفلاسفة واللغويون ، في تفسير القرآن بما يخالف الشرح الوحيد الموثوق اللي اثر عنالسلف الصالح، فهر يقول مستشهدا بكلام فخر الدين الرازي : « قد تاملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية ، فما رايتها تشفي عليلا ولا تروي غليلا ، ورايت اقرب الطرق طريقة القرآن ، اقرأ في الاثبات : « الرحمن على العرش استوى » الطورة طه ، آية ه ) ، « اليه يصعد الكلم الطيب » (سورة فاطر ، آية ، ۱) ، وواترا في النفي : « ليس كمثله شيء » ، ( سورة الشورى ، آية ۱۱) ، « ولا يحيطون به علما الله إلى ان المناهج ، فالفلاسفة والمتكلمون لم يتمكنوا من اقامة الدليل الحاسم على عدل الرب او حكمته او والمتكلمون لم يتمكنوا من اقامة الدليل الحاسم على عدل الرب او حكمته او رحمته ، حتى ولا على صدقه . ومع ان بعضهم قد يكون اقرب الى الحق ، من البعض الاخر ، فليس بينهم من هو بريء من الخطا كليا ، والحق ، ال

#### حملته على الفلاسفة

واعنف ما كان ابن تيمية ، كما هو متوقع ، في الردود التي خص بها الفلاسفة . فلقد كانت خلاصة تعليم الفلاسفة في موضوع الحقيقة الدينية

#### الباب الحادي عشر : الردة الكلامية والرجوع الى السنة

ان الكلام الالهي ، بما انه موجه ، بالدرجة الاولى ، الى عامة الناس ، فقد افرغ عمدا في قالب من الاستعارات والتمثيلات المجازية ، لكي يكون في متناول ادراكهم . اما القضايا الدينية نظير وجود الله والحياة الاخرة ، فهي في افضل الحالات مفيدة اخلاقيا واجتماعيا ، لكنها لست بالضرورة حقائق واقعة ١١ .

#### الرد على المنطقيين

ان الحملة التي وجهها ابن تيمية ضد الفلاسفة وردت بالاكثر في كتابه 
(الرد على المناطقة) ، وفي تعليقه على رسالة ابن رشد في «الكشف عن مناهج 
الادلة» وكذلك في رسالته الاخرى «موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول» ١٢ . 
نفي الرد على المناطقة ، يبدا بتوجيه حملته على ادعاء الارسطوط اليين منهم بان 
المفاهيم التي ليست بديهية لا تدرك الا بالحد ، وذلك على اساس انها ، لا 
كانت غير بديهية، فلا بد لها من دليل والا اقتضى اعتبار ذلك الادعاء باطلا ١٢ . 
ثم ان الصعوبات التي تقترن بمحاولة تحديد المفاهيم كثيرة جيدا . وحتى 
المؤلفون اللين بدلوا الجهود الكبيرة في الدفاع عن علم المنطق ، نظير الغزالي ، 
اضطروا الى التسليم بالصعوبة التي يواجهها العلماء ، فضلا عن الجهال ، في 
تميين « الجنس الاقرب » و « الفصل الخاص » الذي عليه يقوم التعريف ١٤. 
تميين « الجنس الاقرب » و « الفصل الخاص » الذي عليه يقوم التعريف ١٤.

ومن اخطاء المناطقة ادعاؤهم ان الحد يفيد معرفة المحدود . ذلك ان الحد مجرد قول او تاكيد يطلقه المتكلم ، فامكن ان يكون ساقطا . فالقائل اما ان يكون عالما بصحة قوله ، فلا يزداد علما بالمعرف ، او ان يكون غير عالم ، وعندها لا يمكن ان يسلم بصحة تعريفه بلا دليل ١٥ .

# اعتراضه على العلم بالقياس والبرهان

اما في ما يتصل بصحة الاحكام المستخرجة من ارتباط قضايا مختلفة في القياس ، فان نظرية المناطقة هي الاخرى مشحونة بالمصاعب ، فهم اولا يقسمون الاحكام الى بديهية وغير بديهية ، لكن الاساس الذي يستند اليه هذا التقسيم شديد الاضطراب ، ما دام الناس يختلفون اختلافا شديدا في قواهم المدركسة ، وعلى ذلك فبعض الناس يستطيعاون ادراك الحد الاوسط الذي ترتبط به صحة القياس بيسر اعظم مما يستطيعه سواهم ، نظرا لرهافة قواهم الحدسية ١١ ، كما اوضح ذلك ابن سينا نفسه .

ويحمل ابن تيمية بعد ذلك على دكن من أركان المنطق الارسطوطالي، هو

نظرية البرهان - والبرهان - كما هو معروف - قد اعتبره ارسطوطاليسس واتباعه من العرب - اقوى انواع الادلة - وابن تبعية لا يشك في اسلوب القياس الذي ينتهي الى برهان - لكنه يشير الى ان البرهان عديم الجدوى - ذلك ان البرهان - لما كان اقوى انواع الادلة - وجب ان يتناول الكليات التي لا وجود لها الا في الذهن - ولما كانت جميع الكائنات موجودات جزئية - امتنع ان يفضي البرهان الى اية معرفة ايجابية - ان عن الكائنات بصورة عامة - او عن الله بصورة اخص ١٧ - وبناء عليه - فالمتهج البرهاني من جهة اورى - وهو في عرفهم أكثر العلوم استخداما لهلا المنج - لا يمكن ان يكون له ادنى صلة بالموجودات اصلا -

# اعتراضه على العلم بالجواهر

وفضلا عن ذلك ، فانهم في تحليلهم الوجود ، يثبتون خمسة انسام من الجواهر هي : الصورة فالهيولي ، فالجسم ، فالنفس ، فالعقل ؛ وعشرا من المقولات هي المقولات العشر في منطق ارسطوطاليس ، لكن هليسن الجدولين ، لم يقم الدليل على انهما شاملان ، ومحتواهما ، على اي حال ، لا ينطبق على الوجودات العليا ، نظير الاله والعقول الكلية ، ولا يضيف شيئا الى ما نعلمه عن هذه الموجودات ، ١٨ .

وتكفي هذه المآخد للتمثيل على عقم المناهج المنطقية التي اعتمدها الفلاسفة او المتكلمون اللين خدعوا بالنسج على منوالهم . وبعد فالمنطق عرف انساني محض ، معرض لكل خطأ او التباس يتعرض له كل منهج انساني او وسيلة بشرية . وهو بلا شك دون المنهج الثابت الوارد في القسران والحديث ، والذي من واجب الؤمن ان يعتصم به دون سواه .

#### الوهابية وليدة الحنبلية

كان اشهر تلامذة ابن تيمية على الاطلاق ، ابن تيم الجوزية . وهو علم بارز آخر في تاريخ الردة اللاعقلية في وجه الكلام والفلسفة والتصوف . على ان تجدد نشاط المدهب الحنبلي ، تبلور في ما بعد ، بظهور الحركة الوهابية ، التي نشأت في القرن الثامن عشر ، على يد محمد بن عبدالوهاب، وغدت المدهب الرسمي في اواسط الجزيرة العربية . وكان ذلك على اشر ظفر السلالة السعودية بتوطيد سلطانها في نجد والحجاز . والذي يشارك فيه الوهابيون ابن تيمية هو ، فضلا عن التمسك بظاهر القرآن والحديث ،

#### الباب الحادي عنر : الردة الكلامية والرجوع الى السنة

الالتزام باداء الغرائض ، واستنكار تقديس الاولياء ، وما شابه ذلك من الشعائر الصوفية المستحدثة . والذي يجمع بين هذه الحركات « الحنبلية الجديدة » ومذهب الامام والفقيه الذي خلع اسمه على هذه الحركسات ، والذي لم يلن قط في مقاومة الحركة العقلية في القرن التاسع كما رابنا ١٩ ، هو التأكيد على ضرورة الرجوع الى سنة « السلف الصالح » أو الجيل الاول من المسلمين ، واعادة السنة الى نقائها الاصلى ٢٠ .

# الغَصبَلالشاني

# التحديث واللغيلل

# فخرالطين الرازي نجرالطين النعفي البجي الجرجاني الباجوري

#### الردة ضد الظاهرية

كان للحركة الظاهرية المتطرفة في الكلام حركة تحردية مقابلة . ذلك ان بعض المتكلمين البارزين في القرن الثاني عشر ، استأنفوا الحملة التي تزعمها الغزالي وواجه بها الفلاسفة فقد م ، في غمرة هذا النضال ، بعض التنازلات الجدرية للفلسفة بصورة عامة ، وللمنطق بصورة خاصة .

#### حياة الرازي وتحصيله

والمفكر الوحيد الذي كان ، في القرن الثاني عشر ، يضارع الغزالي في سعة اطلاعه على الفلسفة وعلم الكلام ، هو فخر الدين الرازي ـ وهو واحد من اواخر الولفين الوسوعيين في الاسلام . ولد في مدينة الري سنة ١١٤٩، وقام برحلات واسعة في بلاد فارس ، كما فعل قبله سميه ومواطنه في القرن العاشر ، الطبيب والفيلسوف ابو بكر محمد بن زكريا الرازي . ومن خوارزم توجه الى غزنة ، ومنها الى هراة ، حيث استقر اخرا في بلاط علاء الدين خوارزم شاه ، مكرما عنده ومتمتعا برعابته السخية ، حتى وفاته سنة ١٢٠٩ .

وكان من بين معلميه ، الى جانب والده ، السمناني ، والبغوي ، ومجد الدين الجيلي ؛ وهذا الاخير هو معلم المفكر الكبير الاخر ، الذي نبغ في هذا العصر ، اعني السهروردي على ان التأثير الاكبر في تفكير الرازي كان ، ولا ريب ، لابن سينا . ولقد تأثر كذلك بابي البركات البغدادي (ت. ح. ١٦٦١) مؤلف الكتاب الجامع في الطبيعة والمنطق وما بعد الطبيعة « المعتبر في الحكمة » ، واحد مشاهير المؤلفين في علم الطب في القرن الثاني عشر .

مؤلفاته وشروحه

اما آثاره الهامة في الفلسفة ، فمنها شرحه لكتابين هامين من مؤلفات ابن سينا هما : « الاشارات » و « عيون الحكمة » ، ومنها كتابه « المباحث المشرقية » ولعله اهم مؤلفاته . وابرز ما يستحق الذكر من آثاره الكلامية والتفسيرية « كتاب الاربعين في اصول الدين » ، وكتاب «المحصل» ، وكتاب « مفاتيح الفيب » ، وهو تفسير مسهب للقرآن . واهمية هذه المؤلفات ، كما يلاحظ بحق ابن خلدون ، المؤرخ البارز في القرن الرابع عشر ، هي ان الرازي ، نظير سلفه الغزالي ، قد استخدم في هذه المؤلفات مناهج الغلاسفة أم مهاجمته للقضايا التي تعارض الشريعة ٢٢ . لكنه تخطى الغزالي في جمعه بين الفلسفة والكلام جمعا تاما غدا معه الفصل بينهما شبه متعذر ، وربما كان خير ما يمثل به على ذلك كتابه المذكور اعلاه « المباحث المشرقية » الذي نوع كتاب « الفلسفة المشرقية » الذي نبه عليها ابن سينا في احد مؤلفاته المتأخرة ، هو كتاب « الإشسارات » .

والرازي في شرحه على كتاب ابن سينا هذا ، بسط تعليمه بامانة تالمة ؛ لكنه لا يتردد في توجيه الانتقاد اليه متى سنحت الفرصة ، وبعض هذه الانتقادات ترد تكرارا في كتاب « المباحث » ؛ وسنعرض لها في ما بعد ، ثم ان الشرح الذي يضارع شرح الرازي على كتاب « الاشارات » ، قد وضعه مفكر شيعي هو الفيلسوف والفلكي والمتكلم نصير الدين الطوسي ، وفيه دفاع عن ابن سينا في وجه حملة الرازي ، وفي راي هذا المفكر المواطن لابن سينا سينا والذي رد ايضا على « تهافت » الفزالي ، بكتاب عنوانه « الدخيرة » ـ ان كتاب الرازى كان « جرحا » لا « شرحا » لكتاب ابن سينا ٢٢ .

ان الدراسة الدقيقة لكتاب « الباحث » ، تكفي لاقناع القارىء بما يدين به الرازي من فضل لابن سينا . فالعديد من الموضوعات التي طرقها » تلكرنا بالموضوعات التقليدية التي بحثها ابن سينا في كتاب « الشغاء » . فكتاب « الباحث » يبدا كمسا يبدا الشغاء بحث مسهب في الماهية والوجود ، وفي كيفيات الوجود المامة من وحدة او كثرة ، ووجوب او امكان . . . الخ . وهو يفهم الى ان الوجود لا يقبل الثعريف ، لان علمنا بالوجود ، وعلى الاخص بوجودنا الذاتي ، يسبق كل علم ، ولا يمكن بالتالي الرجوع الى مفهوم ابسط بوجودنا الذاتي ، يسبق كل علم ، ولا يمكن بالتالي الرجوع الى مفهوم ابسط منه او تعريف اسبق ٢٠ . وصلة الوجود بالمعبة ليست صلة العينية ولا اللزوم المنطقي ، بل الغيرية . والا لكان اسناد الماهية الى موجود ما لغوا .

#### الغصل الثاني : التحديث والإغلال

ويورد على الاثر احد عشر دليلا ليعزز الراي القائل بان الوجود مباين للماهية، او بانه طارىء عليها . و فحوى هذه الادلة ان مفهوم الماهية لا يستتبع ضرورة وجودها . ولا يعني ان بعض خصائص الاولى تنطبق حكما على الثاني. وعليه، فكل منهما مستقل تماما عن الاخر . لكن الماهية لا بد من ان تقترن بعسدم طارىء قبل ان تبرز الى حيز الوجود الفعلي ٢٠ .

# نظرية المرفة

اما عملية الادراك ، فقد وصفها بأنها ضرب من الاشراق ، ناسع مما يسميه «عالم الغيض » . وهو لا يختلف عن «عالم العقل » في الافلاطونية الجديدة ، ويرتبط بقابلية النفس لتلقي المعارف المطلوبة . ويلعب الحسن في هذه العملية دورا انفعاليا محضا ، هو اعداد النفس لهذا التلقي ، وهو ما قال به إيضا ابن سينا . هذه المرحلة في المعرفة تنظبق بصورة خاصة على ادراك المبادىء الاولية أو البديهيات التي تتم معرفتها بالحدس مباشرة بسلا وسيط ٢٦ ، وهي بالنسبة الى سائر المعارف الاخرى بعثابة الاساس مسن البناء والرازي يعارض الراي الافلاطوني الذي يجمل المعرفة تذكرا ، وذلك على اساس ان النفس محدثة في الزمان ، ولا يمكن لهذا السبب ، ان تكون متقدمة على الجسد ، كما تفترض نظرية التذكر ، وعلى اساس ان التعرف متقدمة على الجسد ، كما تفترض نظرية التذكر ، وعلى اساس ان التعرف الذي يعتمله عادة دليلا على صحة هذه النظرية ، لا يستتبع بالضرورة ان يكون للنفس علم سابق لما تتعلمه في الحياة . فالذي تتعلمه النفس قد يصح القول انه كان معروفا بصورة عامة أو مجردة لا غير ، قبل اكتساب النفس معرفة ثابتة أو خاصة به ٢٧ .

# رايه في نشأة التعدد والتغير

ويعارض الرازي مذهب ابن سينا في الصدور . فهو يرفض ، جريا على نهج المتكلمين التقليدي منذ عهد الغزالي ، المبدأ القائل انه لا يصدر عسن الواحد الا الواحد . وهذا المبدأ ، كما هو معروف ، كان ركتا نظريا هاما من اركان مذهب الصدور . فالكائن الاول يولد العقل الاول ، الذي يولد بدوره العقل الثاني ، ومعه نفس السماء الاولي وجرمها . لكن العقل الاول ، خلافا للكائن الاول او الواجب ، يشتمل على معنى الكثرة بحكم صفته الثنائية ، كائن معكن بلداته الا انه واجب بسببه . وهذا هو بالفعل السبب النهائي للكثرة في عالم صادر عن مبدأ اول لا كثرة فيه .

#### علم الله بالجزئيات

اما في ما يتعلق براي ابن سينا في علم الله بالجزئيات ، وهو الموضوع الذي أثار التكلمين على الفلاسفة من عهد الفارابي فما بعد ، فقد كان رايّ الرازِّي فيه ممارضا لراي ابن سينا ايضا . فعندُه أن الله ، لما كان مفارقًا للمادة ، فهو يعلم ذاته ، لأنه من خواص كل كائن مفارق ان يكون عالما بداته . ولما كان هو السبب في وجود جميع الكائنات التي تنجم عن فعله الابداعي ، فهو يعلم جميع مراتب الكائنات المخلوقة ، بحكم العلم نفسه الذي به يعلم ذاته . وخلافًا لما ذهب اليه ابن سينا واتباعه ، فإن علم الله بالجزئيات لا يستنبع ضرورة اي تعدد او تغير او تبعية للمعلوم . لان العلم ليس هو فعل استيماب صورة المعلوم ، كما يؤكد الافلاطونيون الجدد بوجه عام ، بل هسو علاقة خاصة بين العالم والعلوم ٢٨ . فالذي يلحقه التغير في سياق العلسم بالجزئيات ، ليس ذات الله ، بل علاقته بالشيء المعلوم . وعليه ، فالاعتراض الافلاطوني الرئبسي على علم الله بالجزئيات يسقط فورا . وهكذا فسان الرازى ، آنا على أساس اقتناعه الخاص ، وآنا بالاستناد الى أبي البركات البغدادي ، يثبت علم الله الشامل بذاته وبالكليات وبالجزئيات جميعها ، وببطل الاعتراضات التقليدية التي اثارها الؤلفون الافلاطونيون المحدثون ، واحدا بعد الاخر . على ان رده هذا لم يكن اشد ولا امضى من رد الغزالي الذي قوض ، كما مر معنا ، راي ابن سينا في العلم الالهي بالجزئيات ، على وجه كلي ، من اساسه ، واثبت بصيغة جازمة ، المفهوم القرآني لعلم الله الشامل المحيط بكل شيء ٢١ . ولعل الرازي كان اصفى وجدانًا من الفزالي، واكثر منه تدقيقا في اداء اراء المفكرين المسلمين من اتباع الافلاطونية الجديدة لكنه كان ، مع ذلك ، اقرب منه الى الاسترسال، وابعد عن الجزم في مواقفه. ومع كل هذه الهنات ، فانه ، ولا شك ، ببرز كشخصية عملاقــة في النضال الجَّدلي بين الفلاسفة والمتكلمين . فهو من حيث سعة علمه وشدة الدفاعه ، يستحق مكانة خاصة في تاريخ الفكر الفلسفي في الاسلام .

# علم الكلام بعد ابن تيمية

ان النطورات الكلامية التي تلت ، والنزاع الذي استمر بين الفلسفة والكلام ، لا يعنين الفلسفة والكلام ، لا يعنينا في هذا المقام . ويكفي الان ان نشير الى ان القرن الثالث عشر آذن ببدء انحلال الحركة الكلامية . ذلك ان عصر الانتساج المبتكر في الكلام والمناظرات الكلامية ، عقبه عصر تفسير وتراجع ، وكان آخر متكلسم

#### الفصل الثاني: التحديث والإغلال

احتذى مثال الفزالي والرازي في النضال ضد الفلاسفة ، ابن تبعية . اما سائر من يستحق الذكر من المتكلمين في القرنين الثالث عشر والرابع عشر فهم : حافظ الدين النسفى ( ت ١٣٠١ او ١٣١٠ ) ــ وينبغى ان لا نخلط بينه وبين نجم الدين النسفي (ت ١١٤٢) . وهو مؤلف آخر كتب في موضوع « العقيدة » وفي مسائل كلامية متفرقة \_ وعضد الدين الايجي رَّتُ هُ ١٣٥٥) مؤلف كتاب « المواقف » ، والتفتزاني (ت ١٣٩٠) الذي اشتهر بشرحه لكتاب « العقيدة » الذي وضعه نجم الدين النسفي ، والذي بقسي قرونا عديدة من الكتب المعتمدة في علم الكلام ، والسيد الشريف الجرجاني الذي قامت شهرته خاصة على شرحه لكتاب « المواقف » الذي وضعه الايجي، وعلى معجم للمصطلحات الفلسفية يعرف بـ « التعريفات » . ثم ان ابـرز المتكلمين في القرن الخامس عشر هو السنوسي (ت. ح. ٩٠)) والدواني (ت ١٥٠١) . اما الذين استأنفوا وضع الشروح والتفاسير بعــد القــرن الخامس عشر فهم : البرقلي (ت ١٥٧٣) ، واللَّقاني (ت ١٦٣١) مؤلف كتاب « جوهرة التوحيد » ، الذي اكتسب شهرة واسعة كاساس لكتب التفسير والتعريفات في ما بعد ؛ والسبيلكوني (ت ١٦٥٧) ، والباجوري (ت ١٨٦٠) صاحب شرح « جوهرة اللقاني » ٢٠. وفي القرن التاسع عشرً ظهر الشيخ محمد عبده (ت ١٩٠٥) كما سنرى ، كشخصية بارزة في هذه السلسلة المتصلة من المتكلمين ، التي بدأت في القرن الثامن بالحسن البصري وواصل بن عطاء .

# القَصَه لاالثالث

# للدرت كلا والعصلاح

# إبن خلطون

ابن خلدون في الفكر الاسلامي

يمكننا أن ندعو القرن الرابع عشر عصر الحنبلية الجديدة . فقد ضمن أبن تيمية واتباعه للحنبلية الجديدة التغلب على حركة الكلام والفلسغة . ومع أن الزخم الفكري في الاسلام كان قد أخل يتضاءل في هله الحقية ، فأن بعض دلائله استمرت في الانطلاق هنا وهناك . وقد كان ظهور أبن خلدون التونسي أبرز هذه الدلائل في الفرب ، في حين كان ملا صندرا ٢١ أبرزها في الشرق . على أن أبن خلدون يحتل مكانة فريدة في تاريخ الفكر الاسلامي ، لما اتصف به من سعة العلم وأصالة التفكير .

# حياة ابن خلدون

ولد عبد الرحمن بن خلدون سنة ١٣٣٦ في اسرة الدلسية عريقة من العلماء ورجال الادارة وتلقى العلوم المتداولة بين طبقته ، فسدرس العلسوم القرآنية واللغوية ، وحصل الحديث واللغقه ، على جماعة من المعلمين اجسول لهم الثناء في سيرته اللااتية المطولة ٢٢ . وفي سنة ١٣٥٦ ارتحل غربا، نتيجة احتدام المنازعات السياسية ١٣٤٦ . وفي سنة ١٣٥٦ موجد ان توقف سنة ١٣٤٨ - ١٣٤٩ ، وبعد ان توقف منة قصيرة في بجاية ، انتقل الى فاس واستقر فيها ببلاط السلطان ابي عنان ، الذي كان يبحث عن العلماء من اجل مجلسه العلمي الجديد ٢٢ . وكان معن التقاهم ابن خلدون في مدينة فاس الشريف التلمساني العلوي (٢٣٧ ) ، وقد خصه في سيرته الذاية بالثناء الجزيل ، فقد اشتهر حدا العالم بالفقه والكلام واللغة ؛ وروي عنه ، فضلا عن ذلك ، انه عر"ف ابن

عبد السلام ، وهو احد اساتذة ابن خلدون ، على دراسة الفلسفة من خلال مؤلفات ابن سينا وابن رشد ٦٤ . وبعد أن شغل أبن خلدون وظيفة أدارية رفيعة في ظل ابي سليم ، خليفة ابي عنان ، توجه الى غرناطة ، فيلغها سنة ١٣٦٢ . وآثر بعد ذلك الرجوع الى فاس فبجاية ، حيث حظى بمركز مرموق في بلاط الامير . وفي غضون تلك الفترة المضطربة . وعلى الرغم من اغسراء المناصب الرفيعة ، التي طالما ناضل من اجلها ، اخل يحن الى حياة هادئة موقوفة على الدرس والتأمل . وفي خلوة قصيرة في سنة ١٣٧٧ ، استطاع ان ينجز اهم مؤلفاته « المقدمة » ، التي مهد بها لناريخــه العام « كتــابّ العبر وديوان المبتدأ والخبر » ٢٠ . ولما مل من تفاهة الحياة العامة ، ومخاط العمل في خدمة الحكام المتقلبين في شمالي افريقيا ، ابحر الي الاسكندريةً سنة ١٣٨٢ . وفي القاهرة حظى من السلطان الملوكي الملك الظاهر برقوق بتقدير عظيم لمكانته البارزة مي العلم والفقه . وفي سنَّة ١٣٨٤ عين استاذا في الْغَقَّه المالكي، ثم قاضي قضاة المذهب المالكي في مصر . وقد احتفظ على فترات متقطعة برتبة استاذ في الشريعة في عدد من معاهسد المماليسك؟ وبمنصب القضاء حتى وفاته . وفي حيات فصل اخير يستحق الذكر وهو انه في سنة ١٤٠١ التقى بتيمورلنكُ خارج اسوار دمشق . فاظهر تيمورلنكُ اعجابه الشديد بعلمه ، ويبدو انه حاول آن يضمه الى حاشيته ٢١ . لكسن ابن خلدون عاد ادراجه الى مصر بعد ذلك بفترة قصيرة ، ليستانف نشاطه كفقيه وعالم ، حتى وافته المنون عام ١٤٠٦ .

# مكانته واهم مؤلفاته

ان الدور الذي لعبه ابن خلدون في تاريخ الاسلام الفلسفي دور معقد . وقد اشرنا سابقا الى ثقافته الفلسفية ، والى احتمال وقوفه في سن مبكرة على مؤلفات ابن سينا وابن رشد ، بتوجيه من احد كبار اساتدته ؛ حتى ان احدى الروايات تنسب اليه وضع تلاخيص الؤلفات ابن رشد ٢٧ ، دون ان تعين اهي تلاخيص الم الفله ابن رشد في الكلام والفقه المالكي ، ام الما وضعه من شروح على مؤلفات ارسطوطاليس . ومهما يكن من امر ، فان لانجازات شروح على مؤلفات ارسطوطاليس . ومهما يكن من المر ، فان لانجازات الفلسفية جانبين : الاول ، تعليقات المستفيضة على الفلسفية اليونانية الموبية ، ومآخذه الكثيرة عليها ؛ والثاني وضع مبادىء فلسفة تاريخية مبتكرة هي الاولى والاخيرة في الاسلام ، وينبغي ان يضاف الى ما ذكرنا من آثاره ، كتابان وصلا الينا ، احدهما في علم الكلام ، والاخر في التصوف ؛ الاول

#### الغصل الثالث: الارتداد والاصلاح

« لباب المحصل » ٢٨ ، وهو خلاصة لكتاب فخر الدين الرازي الجامع في الاراء الكلامية والفلسفية ؛ والثاني « شفاء السائل » ، وهـو رسالة فـي التصوف وضعها على النمط التقليدي .

# موقفه من العلوم الفلسفية

ورغم جولات ابن خلدون في حقول فلسفية وشبه فلسفية ، فانه ببقى، في الدرجة الاولى ، مؤرخا يقف من التخيلات المتافيزقية موقف المفكر التجريبي الذي يرتاب غريزيا بالتصورات المتافيزقية الجامحة ، فهو يورد في « المقدمة » مختصرا واضحا محكما لمجمل العلوم الاسلامية على اختلافها ، وهذا المختصر ، مقرونا بمآخذه على طبيعة العلوم الفلسفية ومداها ، يدل على مدى التحصيل الفلسفي في القرن الرابع عشر ، وعلى الحكم الذي قضى به التاريخ ، بعد خمسة قرون من المشاحنات بين انصار الفلسفة وخصومها، على كل محاولة استهدفت اقامة « وطن قومي » الفلسفة اليونانية في ديار الاسلام ، ولقد كان رائد ابن خلدون الاول ، في اتجاهه هذا ، هو الغزالي لا ابن رشد ، اما تقييمه لفائدة المنهج الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ كالفور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ٢١ الفيور ، في مبحث نقدي عنوانه « ابطال الفلسفية وفساد منتحليها » ١١ الفيور ، ولي سواه من الفيور ، ولي سواه من الفيور ، ولي المنا الفيور ، ولي سواه من الفيور ، ولي سواه من الفيور ، ولي المنا الفيور ، ولي سواه من الفيور ، ولي الفيور ، ولي سواه من المنا الفيور ، ولي المنا الفيور ، ولي سواه من المنا المنا المنا المنا المنا المنا الفيور المنا الفيور المنا الفيور المنا الفيور المنا ال

يمهد ابن خلدون لهذه الدراسة النقدية بتقسيم العلوم الى نقلية وعقلية ( أو طبيعية ) ، ويتخلل تصنيفه هذا تعليقات موجدة على نشوء الفلسفة وتطورها منذ عهد الكلدان والمصريين ، أما مفهومه لتاريخ الفلسفة، فهو المفهوم الاسلامي المعروف ، مقرونا باسماء جماعة من العلماء والمؤرخين نظير صاعد الاندلسي والقفطي .

#### نقد نظرية المرفة والسعادة

اما المقاييس التي يعتمدها في تقييم الفلسفة ، فهي مستمدة من اصول دينية كلامية . فهو يذكر ان الفلاسفة يدعون ان معرفة الوجودات ، المحسوس منها وغير المحسوس ، تدرك بالوسائل النظرية ، عن طريق التفكير والاستدلال لا غير ، وان العقائد الإيمانية نفسها يمكن ان تثبت صحتها بهذه الوسائل ، بلا عون من الوحي ، ٤ . فمن النظر في الجزئيات في عالم الحس ، يستطيع العقل ان برتقي الي معرفة العقل الاول ، الذي هو عنسد الحس ، يستطيع العقل ان برتقي الي معرفة العقل الاول ، الذي هو عنسد

#### الباب الحادي عشر : الردة الكلامية والرجوع الى السنة

الفلاسفة الله . وبتامل هذا العقل تتحقق للانسان سعادته القصوى . وهذه السعادة ، التي هي في نظرهم ، سعادة عقلية محضة ، يجوز أن تحصل للانسان ، كما يدعون ، بعمول تام عن الوحي .

ويرد ابن خلدون على هذا المفهوم الأفلاطوني الجديد لمراتب الكائنات وسعادة الإنسان القصوى . فيدلل اولا على ان الراي القائسل بان سلم الكائنات ينتهي بد « عقل اول » هو اعتباطي محض ، لان طبيعة الوجود اوسع جدا ، واكثر تعقيدا ، مما يظن الفلاسفة لقصر نظرهم . وعلى ذلك فوضعهم شبيه ، في هذا النطاق ، بوضع الدهريين الذين يرفضون التسليم بوجود الدوات المفارقة للمادة ، لان معرفتهم لا تمتد الى ما هو ابعد ١١ .

ويشير بعد ذلك الى ان منهج الفلاسفة ، حتى في العلوم الطبيعية ، لا مبرر له . فهم في تعليل العالم الخارجي ، يفترضون ضمنا ، بان الوجود الطبيعي ينبغي ان يطابق النتائج المنطقية المستخرجة بالقياس ، او بكلام آخر ان ما كان على صورة ما في الذهن ، ينبغي هكذا ان يكون بالواقع . لكين بيناتهم انما هي من قبيل الاحكام الذهنية الكلية ، في حين ان الموجودات الخارجية ، التي يفترض ان تنطبق عليها ، هي الجزئيات ذات الوجود الفردي المادي . والدليل الوحيد الذي يجوز ان يقدم لتأييد ما يدعى من مطابقة بين مثل هذه الجزئيات ، والاحكام الذهنية التي تصفها ، هو دليسل الحس والاختبار . وهذه المطابقة ( للصور المتخيلة » لا « للمعقولات الاولى » التي تقوم عليها جميع المعارف الفلسفية . وفي ما عدا هذه العقبات « فان مسائل الطبيعيات لاتهمنا في ديننا ولا معاشنا ، فواجب علينا تركها » ٢٤ .

# نقض مرتكز الفلسفة الالهية

وبحث الفلاسفة في ما بعد الطبيعة اوغل في الوهم والخطاء لان اللوات الروحانية ، وهي موضوع هذا العلم ، تقع خارج نطاق اختبارنا ، فالعلم بطبائعها مستعص علينا تماسا ، ومستنذنا الوحيد في احكامنا عليها هو القياس على ما نشعر به نحوها في دخيلة نفوسنا وخصوصا بلاك النوع من «الرؤيا الوجدانية » التي نقرنها بالكشف الصوفي ، اما خارج هذا الاعتباد فلا سبيل لنا الى معرفة شيء من خصائص هذه اللوات الروحانية ؛ ومحققو الفلاسفة لا ينكرون ذلك ، لان « ما لا مسادة له » في رايهم « لا يمكن البرهان عليه ؛ لان مقدمات البرهان من شروطها ان تكون ذاتية » ، وان تقوم البرهان عليه ؛ لان مقدمات البرهان من شروطها ان تكون ذاتية » ، وان تقوم

#### القصل الثالث: الارتداد والاصلاح

على اساس يقيني محسوس ، بل ان افلاطون نفسه قد سلم بان اليقين محال في ما بعد الطبيعة ، و « انما يقال فيها بالاخلق والاولى » اي بالظن ، وبختم ابن خلدون هذا الرد بقوله : اذا كان كل ما يتحصل لنا بالبرهان هو الترجيح او الظن ، وذلك بعد التأمل المهيق والبحث الطويل ، فالاولى بنا ان نقنع بالترجيح او الظن اللي كان أولا .

#### ماهية السمادة الانسانية

وكذلك زعم الفلاسفة بان السعادة الانسانية هي بادراك الموجبودات العقلية او تأملها ، بما في ذلك « العقل الاول » ، فهو زعم ينبغي ان يرفض على أنه باطل. فالانسان مركب من جزئين: احدهما جسماني والاخر روحاني ( أو عقلي ) ؛ ولكل منهما عدد من الدارك الخاصة به . لكن الدرك فيهمـــا واحد هو الجزء الروحاني. فهذا الجزء الروحاني يدرك احيانا امورا روحانية، واحيانا امورا جسمانية ، فادراكه الاول يتم بذاته مباشرة ، في حين بته الثاني بواسطة الاعضاء الجسدية ، نظير الدماغ والحواس المختلفة ، وبين ان الأبتهاج الذي تناله القوة المدركة ، بصورة مبَّاشرة ومن غير وسطاء . اعظم من ذلك الابتهاج العارض ، او غير المباشر . وعليه « فالنفس الروحانية » تحظى باقصى الابتهاج فقط عندما تدرك الامور الروحانية . وهذا الابتهاج لا تحصل بالتامل أو النظر « وأنما تحصل بكثيف حجاب الحس ، ونسيانً المدارك الجسمانية بالجملة » . وحتى القوى العقلية ، فانها تتعطل على هذا المستوى الصوفي ، ويستغنى عنها ، لانها هي كذلك تعتمد على « القسوى الدماغية من الخيال والغكر والذكر » ٤٢ . والحق ان الانسان ، كلما اوغل في دراسة مناهج الفلسفة في التعليل والاستدلال ، ازدادت امامه المصاعب في سبيل بلوغ هذه الغاية القصوى من السعادة الانسانية .

#### السعادة الإنسانية الحقة

ان الاساس الذي تقوم عليه نظرية الفلاسفة في السمادة ، هو اعتقادهم بان السمادة الانسانية انما تحصل، حالما تتصل النفس بالعقل الفعال. والذي يقصده الفلاسفة ... وعلى الاخص الفارابي وابن سينا .. بالاتصال هو « ادراك النفس الذي لها من ذاتها وبفير واسطة » ؟؟ . لكن البهجة الناشئة عن هذا الادراك ، هي دون السمادة الموعود بها في القرآن بمراحل . وهذه النظرية .. شميمة سلم الكائنات الذي يقيمون عليه مفهومهم للسمادة الانسانية ... تضع

حدا اعتباطيا لمراتب الموجودات العليا التي خلقها الله . فالسعادة التي وعدنا بها الله في الكتاب تفوق كل ما تستطيع البراهين الفلسفية بيانه ، او ما تقوى الحياة الاخلاقية الفاضلة على اتاحته ؛ وانما هي ، بكلمة موجزة ، هبة خارقة من لدن الذات الالهية . وابن سينا نفسه قد سلم ، في معرض حديثه عن المعاد الجسماني ، بانه يقع خارج نطاق البرهان ، لان البرهان انما يقتصر على ما هو « على نسبة » مع السياق الطبيعي . لذلك وجب ان نلتمس الحق في باب المعاد الجسماني في الكتاب والسنة ١٠٥ .

### عجز الفلسفة وفائدة المنطق

يستنتج أبن خلدون من ذلك كله ، ان علم ما بعد الطبيعة عاجز عن حل اية قضية من القضايا الهامة التي تتصل بعصير الانسان او بخلاصه الاخير . 
« فهذا العلم ليس له فيما علمنا الا ثمرة واحدة ، وهي شحد الذهن في ترتيب الادلة والحجج ، لتحصيل ملكة الجودة والصواب في البراهين » ، وذلك بالتمرس المديد في صناعة المنطق . ومع كل ما في هذه الصناعة من عيوب « فهي اصح ما علمناه من قوانين الانظار » . والشرط الوحيد الذي يضعه ابن خلدون ، لتجنيب طالب المنطق الوقوع في الخطا ، او الانزلاق في الضلال ، هو ان لا بيدا بدرسه قبل « الامتلاء من الشرعيات ، والاطلاع على النفسير والفقه » ١١ .

#### السببية قضاء وقدر

هذا المنهج الوضعي ، الذي نهجه ابن خلدون ، وقد داخلته عناصر صوفية أو دينية ، قاده كما قاد الغزالي قبله، الى اتخاذ هذا الموقف المتحفظ من علم المنطق ، كاداة صالحة للتفكير السديد ، على الرغم من انكاره مجمل اراء الفلاسفة في الطبيعة وما بعد الطبيعة على اعتبار أنها مضرة بالدين . وهو يجري مجراه أيضا في رفض العلل الثواني ، على اساس أنها تنافي ما أكده القرآن ، بوضوح ، من أن جميع الإحداث في « عالم المناصر » ، ينبغي أن ترد الى قضاء الله وقدره الباشر ٧ .

# استخراج علم العمران

الا أن وضعيته هذه هي التي قادت، الى استخراج قواعد منظمة لما دعاه بـ « علم العمران » ؛ فقد استمدها من نواميس جغرافية واقتصادية

#### القصل الثالث: الارتداد والاصلاح

وحضارية ، او من اعتبارات نظرية في « جدلية » التطور التاريخي ، يتحدر بعضها من عوامل طبيعية باطنة ، وبعضها الاخر من القضاء الالهي الذي يغوق الادراك ، والنظرية التي انتهى اليها في التاريخ والعمران هي بلا شك المبرر الادراك ، والنظرية البارزة التي يحتلها في تاريخ الفكر الفلسفي في الاسلام ، ومع انه يقف خارج التيار الرئيسي الذي اندفعت فيه الفلسفة الاسلامية ، بطابعها المشائي والافلاطوني الجديد ، فان سعة علمه بالفلسفة ، وروعة ابتكاره الفكري ، تحلانه في طليعة المفكرين المبدعين في الاسلام ، نعم ان بعض ما ورد له في «علم العمران» من اوصاف الاقاليم واحوال البشر نجد جلوره في مؤلفات المسعودي ( ت ١٩٥٦) وارسطوطاليس والفارابي ١٨٤ الا ان تصنيف القوانين المسعودي ( ت ١٩٥٦) وارسطوطاليس والفارابي ١٨٤ الا ان تصنيف القوانين صنواه ،

وابن خلدون ، مع رفضه الاكيد « للملل الثواني » ، واقراره الصريح بخضوع مجرى الاحداث التاريخية للارادة الالهية ، بعمد الى وضع دراسة نقدية للتاريخ ، على اساس راسخ من المعرفة الجغرافية والسياسية والثقافية . فالقواعد التي تستند اليها مثل هذه المعرفة ، وكذلك النواميس التي تسيط على الاحداث والظواهر التي يدور عليها التاريخ ، هي في الاساس عقلية او طبيعية ، تمد دارس التاريخ « بقانون في تمييز الحق من الباطل في الاخبار ، والصدق من الكلب ، بوجه برهاني لا مدخل للشك فيه » 13 .

# قيام السلطة

ان نقطة الانطلاق في «علم العمران» هي القول الارسطوطالي المائور: ان الانسان حيوان مدني بالطبع ، اذ هو لا يستطيع ، من غير مساعدة اقرائه ان يغي بحاجاته المادية الضرورية ، ولا ان يغي نفسه من العسدوان ، لكن الاجتماع السياسي يغترض وجود « وازع » يردع من تغريه نفسه بالتعدي على حقوق الاخرين ، او بالتعرض لسلامتهم وامنهم ، وهسلدا يؤدي الى نشوء الملك ، الذي هو تدبير طبيعي لا غبار عليه ، لكن ابن خلدون يضمه دون مرتبة النبوة ، التي يعتبرها الفلاسفة هي الاخرى طبيعية ايضا ، الا ان بابن خلدون ، على غرار جل المتكلمين ، يعتبرها خارجة عن نطاق البرهان، ويلتمس دلائل صحتها في اصول الشرع . •

# الحكومة المدنية دون الدينية

وينتقل أبن خلدون بعد ذلك الى مغالطات الغارابي وابن سينا في النبوة السلطة الدينية ، فيذكر اولا ان رابعها في هذا الموضوع يسقط كل مسا يتصل بالسلطة السياسية من حقائق تاريخية ، متناسيا ان سلطة الحاكم تستند في الغالب إلى الغلبة وتقوم على رابطة بدائبة هي العصبية القبلية ، فننشأ على هذا الاساس حكومة ذات نظام طبيعي او عقلي . والقوانين التي تهيمن على هذا « الملك الطبيعي » هي وليدة العقل وحده ، بينما الحكم الديني ، هو ذلك الذي يعتمد على شرائع الهية منزلة ، يتولى تنفيذها احد الانبياء أو بعض خلفائه ١٥ .

يضاف ألى ذلك أن « الملك الطبيعي » يعنى بشؤون الانسان الطبيعية أو الدنوية لا غير . لكن للانسان غايتين : احداهما دنيوية ، والثانية أخروية . وليست حياته القصيرة المدى في هذا العالم ، الا تمهيدا لحياة اسعى في العالم الاخر ، اللي فيه وحده ببلغ الانسان سعادته الحقيقية . ولما كان الحكم الدني أو النبوي ، هو الذي يؤمن للانسان سعادته في الدنيا وفي الاخرة ، كان امتياز الحكم الديني على « الملك الطبيعي » أمر لا يقبل الجدل ٢٠ .

#### اثر البيئة في نمط الحياة

أن أشكال الاجتماع البشري ، وتوزيع السكان ، وقيام الحكومات ، ونسوء الدول وانحلالها ، وكذلك اختلاف الامزجة الفردية والخصائص المرقية ، تقررها عوامل عديدة منها : المناخ والاقليم والاقتصاد والديانية والبيئة . فالعوامل المناخية والاقتصادية ، نظير الحرارة والبرودة ، والخصب والجدب ، كثيرا ما تقرر اختلاف اوصاف الناس الجسدية وخصالهم النفسية وعلى ذلك ، فسكان المناطق الحارة اميل الى الخفة ، واقل اكتراثا بشؤون المفد ؛ في حين أن سكان الاقاليم الباردة ، اكثر تحفظا واقرب الى الوقار . وحيث توافر الغذاء ، يميل الناس الى المعة والرفاهية والتنعم ؛ وحيث يقل، يغلب عليهم التقشف والخشونة والتقوى ٥٢ .

# الطور البدوي

وعوامل البيئة الطبيعية ، تتحكم كذلك ، بانماط الاجتماع الانساني . ونواميس نشوئها وتطورها . فنحن نلاحظ ، بناء عليه ، أنه من الطور البدوي الذي يقتصر فيسه الانسان على تحصيل ضروريات حياته ، قد نشسا

#### الغصل الثالث: الارتداد والاصلاح

مجتمع زراعي او صناعي ، يسعى الناس فيه الى مستوى ارفع من العيش . وعليه فان ابسط اطوار المجتمع البشري ، وهو طور البداوة ، يتحول تدريجيا الى طور حضري يتصف بالاستقرار . وهكذا فحياة البادية تليها حياة الحضر، التي يقترن بها اصلا العمران ٤٠ .

#### الدور الحضري

واذا نحن قارنا بين هذين الطورين من الحياة الاجتماعية ، وجدنا ان حياة البدوي اقرب الى الطبيعة . وانه فضلا عن ذلك ، اكثر خشونة واسلم طوية . في حين ان الحضري ارق مزاجا ، لكنه ادنى الى الفساد والفسق . وابن خلدون شبيه بروسو في اعتقاده بان الطبيعة البشرية ، التي تتصف في الاصل بالصلاح او البراءة ، تفسد بفعل الحضارة .

اما المتضمنات السياسية التي تنطوي عليها هذه النظرية في تطور المجتمع قبينة . ففي طور البداوة ، يكون المجتمع قويا ومعافى ومغامسرا ؛ بينما هو في طور الحضارة ، متسم بالبلادة والمسالة و فتور الهمة . فاذا نخرته المغاسد ، طمع به الغزاة ، ووقع لها لقمة سائفة . لكن هؤلاء الغزاة ، ما أن يستسلموا الى نعيم الحضارة ، حتى ينتابهم الضعف شيئا فشيئا ، بداعي مؤثرات البلاغ والرغد نفسها ؛ وعندها تجتاحهم موجة غزو جديدة من ابناء البادية ، لا تلبث أن تسير سيرتهم . ويمضي الحال على هذا النحو الى ما لا ينتهي . وهكذا يستمر هذا التحول البدوي ـ الحضري على هذا الغرار من الاثارة والاستجابة الى ما شاء الله .

#### الدور السياسي

وبما أنَّ المجتمع ، كما راينسا ، ينبثق عن وضع بدائي طبيعي ، نهو يفتقر الى حاكم قوي يصونه ويحافظ عليه على ان قوة الحاكم نفسه ، انعا هي حصيلة القوة الاصيلة الكامنة في العصبية ، التي تعطي الجماعة وحدتها البدائية ، ولا بد للحاكم من الاعتماد على هذه العصبية ، وعلى مبادىء العدالة العقلية والدينية إيضا ، في توطيد حكمه ، والحق أن مثل هذا المجتمع ، عندما تستوفى فيه مثل هذه الشروط ، فأن التدبير الالهي يقضي بأن يقوم فيه رجل خليق بأن يتولى هذا المنصب الملكي الرفيع ، لكن حالما تبطل هذه ألشروط ، ويتسرب الفساد والنزاع الى داخل الدولة ، فأن الوضع لا يلبث أن ينقلب بأمر الله ، ومرعان ما يزول القديم ليفسح المجال للجديد هه .

#### عمر الدولة

ومع ان ابن خلدون يعرض هذا التطور الاجتماعي وكانه مستمر بلا نهاية ، فانه قد بسط عمر الدولة الواحدة ، والمراحل التي تتقلب فيها ، بعناية . فعمر الدولة « الطبيعي » ، يعادل في رايه ثلاثة اجبال ، كل منها يمتد اربعين عاما . الاول يتميز بخشونة البداوة ، وحرارة روح العصبية الذي يوحد صغوفهم ، ويحدوهم الى مشاركة الحاكم في سلطته ، والجيل الثاني يتصف بفتور الحمية العصبية ، بداعي التحول الى الحياة الحضرية ، وبالتخاذل عن مشاركة الحاكم في سلطته ؛ والجيل الثالث يتصف بفقدان الفيرة العصبية جملة ، وانهيار روح النجدة التي كانت حصن الدولة الحصين . وعندها ينتهي اجل الدولة « ويتأذن الله بانقراضها » ١٥ .

# حياة الدولة خمسة اطوار

ونستطيع أن نتبين ؛ بصورة أخص ، خمسة أطوار في نمو الدولسة وانحلالها:

الاول طور الظفر بالبغية ، وفيه تقوم السلطة على اساس متين مـــن المشاركة في الحكم والدعم الشعبي العام .

والثاني طور الاستبداد ، وفيه بآخد الحاكم تدريجيا ، في الاستئثار بالسلطة السياسية ؛ وعندها تضعف الرابطة العصبية بينه وبين رعاياه ، ويزداد اعتماده على عناصر اجتبية .

والثالث طور الاستمتاع بمكاسب السلطة ، وذلك بجمع الامسوال ، وجباية الضرائب ، وانشاء المباني العامة ، واقامة الهياكل الشمامخة ، مباهاة منه لسواه من الحكام .

والرابع طور المسالة ، وفيه يحاول الحاكم جاهدا ان يجاري من سلفه في ما وضعوه من قوانين ، وما انشاوه من مؤسسات .

والخامس طور الأسراف والانحلال ، وفيه يعمد الحاكم الى تبذير اموال الخزانة العامة على ملذاته وملاذ اتباعه واعوانه ، فيسري بدلك الانحلال في جسم الدولة ، ويعدو السبيل معهدا لموجة جديدة من الغزو البدوي ٧٠ .

#### الحتمية التاريخية والجبرية الدينية

هذا التحليل لنواميس البيئة وقوانين التاريسخ ، التي تتحكم بنشوء المجتمعات البشرية وتطورها وانحلالها ، يقوم على اساس طبيعي او وضعي

#### الغصل الثالث : الارتداد والاصلاح

واضح متصل بعوامل مختلفة ، بعضها جغرافي ، وبعضها اقتصادي ، وبعضها الاخر اجتماعي . ومن الخطأ مع ذلك ان نفترض ان الحتمية التاريخيسة والجغرافية عند ابن خلدون قاطعة . فنظرية ابن خلدون في التاريخ والدولة ، لها جانب غيبي فائق للطبيعة والعقل مرتبط بعا يمكن وصفه بانه مفهوم ابن لخلاون للخطة الالهية المرسومة للعالم . وهدان الخطان المتمايزان مسن الحتمية ، يعملان بتناسق متكامل . فالارادة الالهية ، في رايه ، هي دوسا العامل الحاسم في حدوث التغير الدوري في سياق التاريخ . وحتى عمر الدولة ، الذي استخرجه بتضعيف الاربعين ، لم يتوسل اليه بالتحليل التجريدي او الاستنتاج المنطقي ، بل استمده من نص قرآني بجعل هدا التجريدي او الاستنتاج المنطقي ، بل استمده من نص قرآني بجعل هدا المقاعا بنو اسرائيل في شبه جزيرة سيناء ، على ما ورد في التفاسير الاسلامية ٨٠ . واهم ما تنطوي عليه هذه الحتمية المزدوجة في نظر هدا الغيلسوف المؤرخ الذي جمع بين التجديد والتقليد ، هو في الدرجة الاولى، الإقرار بان سياق التاريخ ، في جوهره ، هو المرح الذي تتحقق عليه الماصد الالهية الكبرى في العالم .

#### حواشي الباب الحادي عشر

- الفزالي ، تهافت الفلاسفة ، ص ١٦ وما بعد ، ومعيار العلم ، ص ٦٠ وما بعد ، انظر ابضا اعلاه ، ص ٢٠٠ وما بعد .
- Corbin, Histoire de la philosophie islamique, p. 278 f.
- Epitre morale, trans'ated into French and edited by Nada Tomiche
  - ) انظر صاعد ، طبقات الامم ، ص هγ وما بعد .
- Goldziher, Die Zahiriten, ihr Lehrsystem und ihr Geschichte, p. 207-230.
  - ٦ الفصل ، ج٢ ، ص ٨١ ، ١١٦ ، ١٢١ ،
    - ١ المصدر تفسه ، ص ٧٤ .

۲

- ٨ ابن ليمية ، مجموعة الرسائل ، القسم الاول ، ص ١٦ .
  - ٩ المسدر نفسه ، ص ١٨ وما بعد ، ٧٦ وما بعد ،
- الصدر نفسه ، س ۱۰۰ و ۱۹۰ الخ ، والاشارة هنا الى منهج الالبات والمنفى في تفسير الابات القرائية .
  - ١١ الصدر نفسه ، ص ١٦٠ وما بعد ، ١٨٠ وما بعد ،
    - ١٢ لبت الراجع في آخر الكتاب .
      - ١٣ الرد على المناطقة ، ص ٧ .
    - ١٤ المدرنفسة ، ص ١٩ وما بعد .
    - ١٥ الصدر نقسه ، ص ٢٢ وما بعد .
  - ١٦ المسلم نفسه ، ص ٨٨ وما يعد ، قابل اعلاه ، ص ٣١٣ ،
    - ١٧ المصدر نقسه ، ص ١٢٤ وما بعد ،
      - ١٨ المصدر نفسه ، ص ١٣٢ .
      - 19 انظر اعلاه ، س ٦٩ وما يعد .
- Cf. Ell, art. Wahhabiya (D.S. Margollouth and Laoust,

  Resul sur les doctrines sociales et politiques de T.D. Ahmad b. Taimiya.

- ٢١ السبكي ، طبقات الشافعية الكبرى ، جه ، ص ٣٣ .. .) .
  - ٢٢ القدمة ، ص ٢٦] ، ٩٥] .
  - ٢٢ شرح على الاشارات والتنبيهات ، ج١ ، ص ١٦٢ .
    - ٢٤ المباحث ، ج١ ، ص ١١ ، ١٦ .
    - ه ٢ المصدر نقسه ، ص ه ٢ وما يعد ،
    - ٢٦ الصدر السابق ؛ ص ١٤٥ وما بعد .
      - ٧٧ المصارنةسة ، ص ٣٧٦ .
- ١٨ المسدر نفسه ، ص ٧٠) ، قابل : المحصل ، ص ١٢٧ وما بعد .
  - ٢٩ انظر اعلاه ؛ من ٣٠٨ وما بعد .

Watt, Islamic Philosophy and Theology, p. 153 f.;

7.

Brunschvig and von Grûnebaum, Classicisme et déclin Curturel dans Phistoire de Fislam, p. 93 f.

- ٣١ انظر أعلاه ) ص ١٥) وما يعد .
- ٣٢ التعريف بابن خلدون ورحلته شرقا ، ص ١٥ وما بعد ٠
  - ٣٣ المصدر نفسه ، ص ٥٨ ، قابل :

The Muqaddimah of Ibn Khaldun, tr. Rosenthal, xli

- ٢٢ الصدر نفسه ، ص ٦٢ وما بعد .
  - ه ۲۲۹ المسلونة المساوح ۲۲۹ .
- ۲۱ المسدر نفسه ، ص ۲۱۱ وما بعد ، قابل : Mahdi. Ibn Khaldun's Philosophy of History, p. 58 f.
- ۲۷ الغري ، نفع الطبب ، ج ۸ ، ص ۲۸۱ ، Mahdi, Ibn Khaldun's Philosophy of History, p. 35 and n. 5
  - ۲۸ مكتبة الاسكوريال ، مخطوط رقم ١٦١٠ ،
    - ٣٩ المقدمة ، ص ١٤ه ١٩ه -
    - -) المصدر نفسه ، ص ١٤ه -
    - ١٤ المسدر تفسه ، ص ١١٥ .
    - ٢) المدرنفسه، ص ١٦ه ٠
    - ٣) المسلر نقسه ) ص ١٧ه ٠
      - }} المدرنفسة، ص١٨٥٠
- الصدر نفسه ، ص ۱۱ه ، ويعتمد ابن خلدون ههنا على كتاب ابن سينا «البدأ والماد»،
   قابل اعلاه ص ۱۹۹ ،

- ٦) القدمة ، ص ١٩ه .
- ٧) الصدر نفسه ، ص ٥٦١ ، ٣١١ ، وفي اماكن متفرقة .
- ٨) ق ما يتعلق بنظرية المؤثرات الاقليمية يستشهد ابن خلسدون بالمسعودي وجاليشوس والكندي ، انظر المقدمة ، ص ٨٧ .
  - ٩] القدمة ، ص ٢٧.
  - ٠٠ المدر تفسه ٤ ص }} ٠
  - اه الصدرنفسه ، ص ) } ، ۱۸۷ .
  - ٢٥ الصدر نفسه ، ص ١٩٠ وما بعد ،
  - ٣٥ الصدر تقسه ، ص ٨٦ وما يعد ،
  - )ه الصدر نفسه ، ص ۱۲۰ وما بعد ،
  - ه ۱ المسدر نفسه ، ص ۱۶۲ وما بعد ، ۱۵۷ .
    - ٦٥ الصدرنفسة ، ص ١٧١ .
    - ٧٥ الصدر نفسه ، من ١٧٥ وما بعد .
      - ۸ه المسترتفسه ، ص ۱۷۰ و ۱۱۱ -

الباب الثابى عشر

الليسارلات الراويين والعياص

# العُصِّل الأول النِيِّناك(لِرُوح اللجِن دِّيدِيْہَ

# جمال الدين الإفغاني محمط عبطه

#### على عتبة العصر الحديث

اتاح التوفيق النهائي بين الفلسفة والشريعة على يد المفكرين الاشراقيين مكانة راسخة للفلسفة في بلاد الفرس ، ومهد الطريق امام حركة «التجديد» في سائر البلاد الاسلامية . ومما يشهد على اتصال حلقات الفكر الاسلامي ، لا سيما في شكله الشيعي ، قيام طائفة كبرى من الفلاسفة الدينيين دفعوا بالتسرات الاشراقي قدما ، حتى بلغ ذروته في نتاج صدر الديسن الشيرازي ، اعظم ممثلي هذا التراث في العصور الحديثة . ولقد كان اول مفكر مجدد اصيل في تاريخ الاسلام الحديث ، جمال الديسن الافغاني ، وليد هذا التراث نفسه الى حد ما ، وبشير روح التحرر الجديدة التي تقلت العالم الاسلامي الى رحاب القرنين التاسع عشر والعشرين .

#### الافغاني رائد التجديد

ولد جمال الدين في ايران ، او كما جاء في رواية منسوبة اليه ، في اساد اباد من اعمال الافغانستان ، سنة ١٨٣٩ ، ثم انتقل مع افراد عائلته الى قزوين ، ومنها الى طهران ، حيث درس على اقاصد صادق ، اشهر علماء الشيعة آنذاك في طهران . ومن طهران انتقل الى النجف في العراق ، احد المراكز الشهيرة للدراسات الدينية الشيعيسة ، وقضى هناك اربع سنوات بدرس على العلامة والبحائة الشهير مرتضى الانصاري . وفي سنة ١٨٥٣ وقد على الهند ، حيث تحول الى دراسة العلسوم الاوروبية . وفي السنين اللاحقة طوف في ارجاء الممورة ، فزار الحجاز فموم فاليمن فتركيا فروسيا فانكلترا ففرنسا . واشهر رحلاته هذه زيارته الاولى لمر سنة ١٨٦٦ ، وانتقاله منها بعد اقامة قصيرة الى اسطمبول ، ولقد كان استقباله في اسطمبول بادىء الامر حارا ، الا ان الوشاية والفيرة لم تلبثا ان تسببتا باقصائه عين الماصمة المثمانية ، فعاد سنة ١٨٧٦ الى مصر ، واقام فيهيا مدة ثماني

#### الباب الناني عشر: التيارات الحديثة والمعاصرة

سنوات ؟ اخل في غضونها تأثيره الفكري والسياسي الهائل على المفكريسن المصريين يؤتي ثماره . وكانت حلقات تدريسه تضم كتابا بارزين كاديسب اسحاق ؟ وسياسيين كمرابي باشا ؟ وكثيرين سواهما . وكان المع تلامذته واخلص زملائه الركن الثاني للحركة التجديدية في الشرق الادنى ؟ الشيخ محمد عبده .

#### الدعوة الى الوحدة الاسلامية

ومن رحلاته المسهورة الاخرى زيارته لباريس ، حيث باشر سنة ١٨٨٤ بالتماون مع محمد عبده ، في اصدار جريدة ثورية هي « العروة الوثقى » ، الذى فيها بوحدة جبيع المسلمين ، ودعا الى احياء الخلافة . وفي باريس اجتمع بالفيلسوف والمؤرخ الفرنسي ارنست رينان اللي سبقت الاشارة الى كتابه الشهير عن ابن رشد ، وترك انطباعا قويا عليه . ويقول رينان انسه حينما كان يحادث جمال الدين ، كان يشعر بأنه كان يتحدث الى اصدقاء قدماء الف صحبتهم ، ويستمع مرة ثانية لتلك المدعوة الى التلاع بالمقل وبحرية الفكر التي كان قد اطلقها ابن سينا وابن رشد قبل ذلك بعدة فرون ٢ . وسنة ١٨٩٧ عاد جمال الدين ثانية الى اسطمبول ، فلقي حظوة كبرى عند السلطان عبد الحميد ، اللي ادرك آنذاك ما لمفكر وداعية عظيم نظير الافغاني من اهمية بالنسبة الى حركة الوحدة الإسلامية التي كان بحكم العداوات والخلافات العميقة التي كانت تباعد بين اجسفر عن شيء ، المسلامي ، وفي سنة ١٨٩٧ حضرته الوفاة ، نتيجة مضاعفات ناجمة عين عملية في حلقه . وفي بعض الروايات انه مات مسموما ؛ .

كأن الانفاني ، كما يتبين من هذه السيرة المختصرة رجلا ثوريا ، الهبته حمية دينية حادة لتحرير الشعوب الاسلامية وترقيتها ، وكانت رحلاته الاوروبية قد ابرزت له ما اتصفت به هذه الشعوب من الجهل والتخلف ، وقد جسدت رفقته المشؤومة للسلطان عبد الحميد ، حلمه بخلافة اسلامية شاملة ، متحررة من ربقة الحكم الاجنبي ، وعلى الرغم من انهيار هذا الحلم، فان الزخم الفكري الذي مد به مشروع الجامعة الاسلامية وحركة التحديث ، انما تجلى في نشاط اتباعه ، لا سيما محمد عبده ، الذي منتطرق اليه بعد قليل .

#### التصدي للمذاهب الالحادية

وعلى الجملة ، فان الافغاني لا يبرز حقا كمفكر نظامي او متكلم مغوه . فمؤلفه المنشور الوحيد ، « الرد على الدهرية » الذي كتبه اصلا بالفارسية ، مؤلف ظر في ينقصه العمق والتبحر نظير امثاله من المؤلفات الجدلية . وعلى الرغم من انه يوجه نباله الكلامية ، في هـلا الكتاب ، ضد « النتشرية » ( الفلسفة الطبيعية ) الانتقائية التي اخذ بها احمد خان ( توفي ١٨٩٨ ) – وكان قد التقى به اثناء زيارته الى الهند سنة ١٨٧٩ ، - فقد كان يقصد الى ابعد من ذلك . فمن بين الماديين او « الدهريين » الذين تعمد مهاجمتهم ديمقريطس وداروين ، بداعي اتكارهما لوجود الله تصريحا او تلميحا 1 .

### دور الدين في توجيه الجتمع

وبعد ان يبطل الافغاني الفلسفات المادية والدهرية الملحدة ، يعمد الى التدليل على الدور العظيم الذي لعبه الدين في ميداني المدنية والرقي ، لقد علم الدين الانسان ثلاث حقائق كبرى : (ا) الطبيعة الروحية او الملائكية في الانسان ، التي جعلته اشرف المخلوقات ، (ب) ايمان كل طائفة دينية بتفوقها على سائر الطوائف الاخرى ، (ج) التحقق من ان حياة الانسان الدنيا ان هي الا تمهيد لحياة اخرى ، في عالم لا حزن فيه ولا الم ، قدر للانسان ان يلحق به آخر الامر .

فالحقيقة الاولى حملت الانسان على الترفع عن الانقياد ليوله البهيمية، والعيش بسلام ووئام مع اقرائه ، والتحكم بغرائزه الحيوانية ، وادت الثانية الى التنافس المحمود بين الامم ؛ فبمقدار ما تلتزم الامم بعده الحقيقة ، يتاح لها الترقي في معارج التقدم والسمي وراء المرفة ، والابداع في الصنائع التي هي من مقومات المدنية ، أما الحقيقة الثالثة فقد ولدت في نفس الانسان الجنوح نحو عالم اسمى لا بد من أن يلحق به آخر الامر ، ويطهر نفسه من الشرور والاحقاد التي ينزع اليها بالطبع ، ويعيش بحسب مقتضيات السلام والمدل والمحبة .

كذلك غرس الدين في نغوس ابنائه ثلاث خصال: الاولى الحشمة التي تحصنهم من ارتكاب القبائح ، وتحملهم على التوبة ؛ والثانية الامانة التي لا يقوم بناء اجتماعي سليم الا بها ؛ والثالثة الصدق الذي يستحيل قيام الاجتماع البشري بدونه .

#### شواهد من عبر التاريخ

فاذا تصفّحنا تاريخ الامم الكبرى في ضوء هذا التحليل ، تبين لنا ان عظمتها انما كانت منوطة بالتحلي بهذه الخصال . وهكذا نرى ان اليونان ، وهم شعب قليل العدد، استطاعوا بفضل هذه الخصال ان يقاوموا امبراطورية كبرى هي المملكة الفارسية ، وان يتغلبوا اخيرا عليها ٧ ، الا ان المذهب الدهري الذي دعا له ابيقورس ، وفلسفة اللذة التي نادى بها ، ما ان قوضا اسس المقيدة اليونانية ، والايمان بكرامة الانسان ومصيره السماوي ، حتى تغشى الاستهتار والفساد في طبقات هذا الشعب وادى الى انهياره ووقوعه تحت حكم الرومان .

كذلك قدماء الفرس الذين كانوا اصلا شعبا عربقا ، عاثت تعاليم مزدك فسادا في طباعهم فاصيبوا بالانحلال الخلقسي والاجتماعي ممسا ادى الى خضوعهم لحكم العرب .

#### اخطار الالحاد والاشتراكية

والامة الاسلامية ذاتها قامت اصلا على اسس دينية وخلقية راسخة .
الا أن قيام الدهرية في مصر وبلاد الفرس في القرن الماشر ، تحت ستار الباطنية ( الاسماعيلية ) ، لم تلبث أن قوضت اسس العقيدة ، وزرعست بدور الشك في نفوس المسلمين ، وأباحت لاتباعها الخروج عن التكاليسف الدينية والزواجر الخلقية، زاعمة أن هذه التكاليف والزواجر أنما وضعت من أجل ضعاف المقول . وما أن فقد المسلمون شكيمتهم الخلقية ، حتى دب الضعف في نفوسهم فاستطاعت « جماعة من قزم الافرنج » ٨ أن يكتسحوا بلادهم ويقيموا فيها نحو مائني سنة . وبعد ذلك بقليل تمكنت جحافل جنكيز خان من أن تجتاح البلاد الاسلامية ، وتدمر المدن وتهدر دماء سكانها .

وفي اعقاب سقوط الامبراطورية الرومانية ، كان الفرنسيون قد ضربوا بسهم واقر من التقدم في ميدان الاداب والعلوم واصبحوا اعظم امة في اوروبا ، الا ان القرن الثامن عشر حمل الى تاريخهم الحضاري تبدلا جلريا . فقد احيا فولتم وروسو ابان هذا القرن ، باسم الانارة العقلية والعدالة الاجتماعية ، المذهب الدهري الذي وضعمه ابيقورس . فانكرا المتقدات الدينية وانزلاها منزلة الخرافات ، وجحدا وجود الله ، واقامما مكانه آلهة العقل . وكان من جراء هذه الاضاليل ، اندلاع تلك المفتئة التي تمرف بالثورة الفرنسية ، والتي لم يستطع نابوليون نفسه ان ينقد بلاده من

#### الغصل الاول: انبثاق الروح التجديدية

ويلانها ، ورافق هذا الانهيار والتفسخ كوارث اشد وادهى ادت الى استفحال خطر الاشتراكية وسقوط فرنسا تحت الاحتلال الالماني . حتى كاد مجدها يصبح اثراً بعد عين 1 .

ويختم الافغاني هذه التاملات في تاريخ اوروبا بتوجيه المآخذ الخلقية والفلسفية نفسها الى العدميين ( النهيلست ) والاجتماعيين (السوسياليست) والاشتراكيين (السوسياليست) والاشتراكيين ( الكمونيست ) . كما يدعوهم على التوالي . فبحجة مساندة الضعفاء والمساكين ، نادى جميع اولاء بالفاء الامتيازات الانسانية كافية ، واباحة كل الممتلكات . وكم سفكوا من دماء واثاروا من فتن باسم المدالة والمساواة ؟ وقد بنوا مناهضتهم للدين والملكية الخاصة على اساس ان كل الممتلكات منحة من الطبيعة واختصاص انسان ما بها دون سواه خرق « لشرعة الطبيعة » . ويختم بقوله ان دعاتهم ناشطون في انحاء اوروبا ، لا ميما في روسيا ، فاذا استتب لهم الامر فالجنس البشري مهدد بالانقراض . « اعاذنا الله من شرور اقوالهم واعمالهم » ١٠ .

#### مقومات الدعوة الافغانية

هذا التحليل للعوامل الدينية والخلقية الفاعلة في نشوء الام وانحطاطها يتصف بالانسجام وبالحمية الدينية التي تعمر جوانبه ، ومن الغريب ان « الطبائميين » أو الدهريين الذيب يهاجمهم الانفاني هم الفوضويون والاشتراكيون الدوروبيون واسلافهم من المفكرين المتحردين الذين نشطوا في فرنسا قبيل الثورة الكبرى ، ومع أنه يذكر في « العروة الوثقى » انه قصد الى الرد على « النتشريين » الهنديين ، فهو لا يذكرهم بالاسم في صلب الكتاب ، والاستنتاج البديهي هو أن الافغاني اراد أن يدحض النوعة « الطبيعية » كنظرية عامة ، والتدليل من خللل ذلك على أن موقف « النتشريين » موقف متهافت نظريا .

# الاسلام دين العقل

من الخواص الطريفة لهذا التحليل ، الفلسفة التاريخية التي بناه عليها، ودور العقيدة الدينية في ترقي البشر ، ومع ذلك ، يسرد الدين الى نظام عقلي من المعتقدات الخالية من اي محتوى غيبي ، فالاعتقاد الديني الاصيل يجب ان يبنى في عرفه ، على البراهين القويمة والادلة الصحيحة ، لا على تقليد الاباء والاخذ بظنونهم واوهامهم ١١ . وميزة الاسلام انه يامر اتباعه ان

#### الباب الناني مشر : التيارات الحديثة والماصرة

لا يسلموا باي مذهب لا يقوم عليه دليل ، وأن لا ينقادوا للاوهام والوساوس، قال : « هذا الدين يطالب المتدينين بان ياخلوا بالبرهان في اصول دينهم ، وكلما خاطب خاطب المقل ، وكلما حاكم حاكم الى المقل ، تنطق نصوصه بأن السمادة من نتائج المقل والبصيرة ، وأن الشقاء والضلالة من لواحق المفلة واهمال المقل وانطفاء نور البصيرة » ١٢ .

#### الاسلام دين العقل

وعنوان تفوق الاسلام على سائر الاديان الاخرى ، من البرهمية السي وعنوان تفوق الاسلام على سائر الاديان الاخرى ، من البرهمية السيحية والزرادشتية ، يكمن في ان عقائده الرئيسية قابلة للبرهان المقلي وخالية من اي عنصر غيبي . ومن البين ان الافغاني مفكر عصري في نظرته تلك الى طابع الدين المقلي . ومن الواضح ايضا أنه ينكر المفهوم التقليدي للجانب الفيبي في العبادة الدينية ، كما عبر عنه الصنابلة والاشاعرة والمتصوفة بوجه خاص ، بل ان المعزلة انفسهم وهم عقليو الاسلام الاولون ، ما كانوا ليسلموا بهذه الادعاءات المتطرفة . ومع ذلك ، فنزعته المقلية لم تدفع به ، كما دفعت ببعض المغكرين المسلمين ، من ابن الراوندي حتى أبي العلاء الى انكار المقيدة الدينية جملة لتمارضها مع العقل او لانها من قبيل الفضول . بل خلافا لذلك ، بقي كما يتبين من عرضنا هذا ، واعبا كل الوعي لحقيقة الدين ، كمامل جوهري في تركيب الخلق الفردي الفاضل او في بناء الحضارة البشرية وهكذا «فمقلية » الاسلام وبعده الحضاري ( وقد جردا من كل عنصر غيبي ) سيصبحان من المطالب الرئيسية في تأويل الاسلام تأويلا جديدا في القرن .

# من الأفغاني الى محمد عبده

التقى الافغاني ، في اثناء زبارته الثانية لمصر سنة ١٨٧١ ، بمحمد عبده ، العالم الذي تتب له ان يصبح اعظم اتباعه في بلاد الشرق الادني ، والمروج الاصيل للعنصر الديني في تعليمه . ولد محمد عبده سنة ١٨٤٦ في محلة نصر بمصر ، ومنها انتقل الى طنطا ، حيث تابع دراسته الادبية والدينية على الطريقة التقليدية ١٢ . وكان في اول الامر ينفر من الدراسة ، لكنه التقى في طنطا بالشيخ درويش معلمه الاول ، فترك هذا ابعد الاثر في نفسه، ولازمه وسنة ١٨٦٦ دخل الازهر ، اعظم المراكز القديمة للدراسات الاسلامية، ولازمه مدة اربع سنوات ، الا انه سرعان ما اصيب بخيبة امل ، سببها المناهـــج

#### الغصل الاول: انبئاق الروح التجديدية

التقليدية ، والاساليب التعليمية القديمة المتبعة فيه ، وكان النقص الاكبر في البرنامج اغفال علم الكلام والفلسفة . ولما كان الاففاني قد نشأ في بلاد الفرس حيث كان لهذين العلمين شأن كبير ، فبدا محاضراته العامة في مصر بهذين الموضوعين وكان تدريسهما يعتبر في الازهر بلعة من البدع ١٤ . وقد شمر محمد عبده منذ البدء ، بميل قوي نحو استاذه الاجنبي ، الا انه قبل ان يقدم على دراسة مثل هداه المواضيع الخطرة ، اراد الاستئناس بسراي استاذه الاول الشيخ درويش ، فكان ان بدد هدا الشيخ الصوفي مخاوفه ، واكد له ان الحكمة والعلم هما افضل السبل الى معرفة الله وعبادته . وان الجهلة والفاسقين لا غير — وهم شر أعداء الله — يعتبرون دراسة هدفه المواضيع بدعة ١٠ .

#### تاثير الاففاني في محمد عبده

كانت المواضيع التي درسها محمد عبده على استاذه الافغاني تشمل المنطق وعلم الكلام والفلك والالهيات ، في شكلها الاشراقي خاصة ١١ . والى جانب هذه المواضيع التجريدية ، بث هذا الاستاذ الفذ في صدر تلميده روحا اجتماعية كانت ميوله الصوفية الاولى قد طمستها او كادت . وكان الاقبال اجتماعية كانت ميوله الصوفية الاولى قد طمستها او كادت . وكان الاقبال بداعي النفور المام وغياب المؤسسات البرلمانية . فلم يقتصر الافغاني على بعث الرغبة في التعبير الحر في تلاملته ، بل تزعم حركة التحرر الوطني بعث الرغبة في التعبير الحر في تلاملته ، بل تزعم حركة التحرر الوطني المنازع في مصر الحديثة ١٧ . واستطاع الافغاني بفضل ميوله الصوفية المنازع في مصر الحديثة ١٧ . واستطاع الافغاني بفضل ميوله الصوفية ما تولده الصوفية ، وقد اشار مدون سيرته ما تولده الصوفية في ذوي النفوس الضعيغة . وقد اشار مدون سيرته معلمه الصوفي الاول الشيخ محمد رشيد رضا ، مع ذلك ، الى الدور الذي لعبه معلمه الصوفي الاول الشيخ محمد رشيد رضا ، مع ذلك ، الى الدور الذي لعبه معلمه الصوفي الاول الشيخ محمد رشيد رضا ، مع ذلك ، الى الدور الذي لعبه المحوفي الاول الشيخ درويش ، في حمله آخر الامر على التحول الى حياة الخدمة العامة في الميدان الاجتماعي ، واقناعه بان الصوفية أنما كانت اعدادا لهذه الحياة ١٨ .

#### بين التدريس والتحرير

على ان محمد عبده وجد نفسه انطلاقا من محاضراته العامة الاولسى على خلاف مع العلماء المحافظين الدين اتهموه بالتنكب عن جادة التقليسد .

#### الباب الناني عشر: النبارات الحديثة والماصرة

وكان اقبال التلاميذ على محاضراته في الازهر عظيماً ، الا أن المواضيع الفلسفية والخلقية وحتى الكلامية التي كان يتطرق اليها ، لم تلبث ان اثارت حفيظة الاساتلة المحافظين في تلك الجامعة القديمة . ولم تكن معالجته لهذه الواضيع نظرية او جامعية مجردة ؛ بل حاول في محاضراته على « مقدمة » ابن خلدون مثلا ان يطبق مبادىء فلسفة هذا المؤرخ على الوضع القائسم ني مصر ، وان يبث في طلابه روحا جديدة من الاستقلال والتفكير الطليق · لا تهمنا سيرة هذا المفكر الفذ ، ولا نشاطه في الميدان الاجتماعي الا بقدر . فمن تحرير الجريدة الرسمية ، الى عضوية المجلس الثقافي ، ومن هيئة الازهر الادارية الى منصب المفتى الاكبر للديار المصرية ، استطاع ، من خلال المناصب التي تقلب فيها ، ان بلعب دورا هاما في النهضــة الفكرية والدينية التي الطلقت في مصر الحديثة . واهم حدثين في حيات على الصعيد الفكري كانا اشتراكه في تحرير « العروة الوثقي » سنة ١٨٨٤ ، وتوليه في السنة التالية منصبا تعليميا في المدرسة السلطانية في بيروت . وكانت محاضراته في بيروت تتناول العلوم اللغوية والفقهية المتعارفة ، الا انه كان الى ذلك ، يدرس مواضيع المنطق والفلسفة والكلام التي كانت قد اهملت منذ زمن بعيد ، كما مر معنا ١٩ .

#### المقل والايمان في رسالة التوحيد

على ان محاضراته في علم الكلام ، تؤلف مادة أشهر كتبه العلمية ، أعني 
« رسالة التوحيد » ، ويمكن اعتبار هذا الكتاب حلقة مهمة في تلك السلسلة 
الطويلة من المؤلفات الكلامية التي كان علماء المعتزلة قد استحدثوها في القرن 
الثامن . تبدأ هذه الرسالة بتعريف علم الكلام أو « علم التوحيد » كعلم ببحث 
في وجود الله ووحدانيته وصفاته وحقيقة الرسالة النبوية ، كان هذا العلم ، كما بشير ، معروفا عند الامم قبل الاسلام ، ولكنهم قلما كانوا ينحون فيه 
نحو الدليل العقلي ، فكان علماؤهم يتذرعون بالبينات الفائقة للطبيعة 
أو الخارجة عنها ، بد « المجزات » أو الخرافات أو الخطابيات . ولما جساء 
القرآن غير ذلك كله ، فبين بصورة لا تضارع « ما أذن الله لنا ، وما أوجب 
علينا أن نعلم ؛ لكن لم يطلب التسليم به لمجرد أنه جاء بحكايته ، بل أدعى 
وبرهن وحكى مذاهب المخالفين وكر عليها بالحجة » ٢٠ . وبالاختصار ، اقام 
المقل حكما فاصلا في أقرار البقين ، وبنى أحكامه الخلقية على أساس عقلية ، 
وهكذا « تآخى المقل والدين لاول مرة في كتاب مقسدس على لسان نبسي

#### الغصل الاول : انبثاق الروح التجديدية

مرسل ، بتصريح لا يقبل التأويل ٢٠١٠ . فتقرر لــدى المسلمين ان العقل لا غنى عنه في التسليم بالكثير من المعتقدات ، كوجود الله ، وارسال الرسل، وادراك فحوى الرسالة ، والتصديق بها . وتقرر لديهم ايضا ان من هسله المتقدات ما قد يعلو على الفهم ، الا أنه لا يناقض العقل .

#### الحركة الكلامية في رسالة التوحيد

الا ان الخلافات السياسية اولا ؛ والمجادلات الكلامية في مسا بعد ؛ لم تلبث ان شقت وحدة الصف الاسلامي ، وكان اول من اذكى نار الجدل في مسائل الكلام واصل بن عطاء ؛ الذي انفصل عن استاذه الحسن البصري ، ومهد بذلك لقيام فرقة الاعتزال ، وتمكن الاشعري في مسا بعد من تقريب شقة الخلاف بين تمسك المعتزلة بالعقل وتزمت خصومهم ( الحنابلة ) ، حتى اصبح رايه يعرف بعدهب اهل السنة والجماعة ٢٢ .

أما الفلاسفة الذين ظهروا بادىء الامر ، فقد اخلوا بالفكر المحض ، فرحب بهم أهل الدين ، لاتفاق أساليبهم المقلية مع ما دعا اليه القرآن ، من الاخذ باسباب المقل ، الاأن الوقف لم يلبث أن انقلب لسببين :

الاول ، الاعجاب المغرط بفلاسفة اليونان ، لا سيما افلاطون وارسطو ، وتقليدهما دون تحفظ ، والثاني زج انفسهم في المنازعات القائمة بين علماء الكلام ، مما اثار حفيظة العامة عليهم . فجاء الغزالي وحمل عليهم حملة تجاوزت حدود الاعتدال ، وزاد في الطين بلة استغلال طلاب الملك للاختلاف بين الفئات الفكرية والدينية المتناحرة فاذكوا روح الشقاق بينهم . ولم يلبث الجهل والضبابية المقلية ان انتشرا ، حتى ذر" قرن العداوة ثانية بين العلم والدين ، بعد ان كان القرآن قد وفق بينهما ٢٢ .

هذا العرض التاريخي لتطور النزعة العقلية في الاسلام لا يخلو مسن روعة ؛ اولا لطرافته ، وثانيا للنجاح الذي احرزه في ما بعد في اوساط المجددين . ومع أن الاساس التاريخيي الذي بنيت عليه قد يكون موضع نظر ؛ الا أن محمد عبده يمضي قدما في تطبيقه على أمهات العقائد الاسلامية. ومكذا فجوهر الاسلام عنده معرفة الله بصفاته الذاتية « اعتمادا على الدليل؛ لا استرسالا مع التقليد » ، كما أرشد اليه القرآن ، فالتقليد يتنافى مع ما حث عليه الكتاب الكريم من النظر في عجائب الكون ، واستنكار الاخذ بعا اعتماده دون فحص أو تمحيص .

#### الباب النائي عشر : التيارات الحديثة والعاصرة

#### الصفات الالهية في رسالة التوحيد

اما محتوى "رسالة التوحيد " الكلامي ، فيتخذ شكلا مألو فا منل عهد ابن سينا . فبعد ان يعالج مفاهيم الواجب والمعكن والمستحيل ، يتطرق الى مسالة واجب الوجود . هذا الواجب يتصف حكما بالقدم والبقاء ، وانتفاء التركيب أو طريان العدم والجسمانية عنه . ومن صفاته الوجودية ، صفات الكمال ، اعني الحياة والعلم والارادة ، فضلا عن القدرة على افاضة هله الكمالات على ما عداه من الموجودات ٢٠ . ثم أن النظام والتدبير العجيبين اللين نشاهدهما في الكون يشهدان على علمه وحكمته الفائقتين . وهذا العلم خلو من جميع انحاء النقص الذي يعتور علم المكنات بداعي ما يلحقها مسن التغير وما تفتقر اليه من الالات . والارادة تجب له بحكم علمه ، ما دام كل ما يوجد عنه من الممكنات ، فانما يوجد وفقا الملمه وعلى الوجه الذي يقتضيه . وقد الله النهوم للارادة الإلهية يتنافى مع مفهوم العامة لها وهو أن الله حر في الاقدام على الفعل أو الاقلاع عنه ، وهذا يعارض استحالة التغير في علمه وإرادته ٢٠ .

وثمة طائفة اخرى من الصفات التي يسندها القرآن الى الله ، كالكلام والسمع والبصر ، وهي صفات لا يمكن أقرارها بالرجوع الى دليل العقل وحده ، الا أنها ليست مع ذلك منافية لدليل العقل ٢٦ .

## العلم والارادة في رسالة التوحيد

ومن البوادر الطريفة التي وقعت لمحمد عبده في سياق الكلام على العلم البشري ، بادرة يتجلى فيها تردده بين نرعة المتزلة وافغلاسفة العقلية ، ونرعة « السلف الصالح » النقلية — وهي التي اعطت الحركة « السلفية » التي اطلقها هو في مصر اسمها هذا . فهو يستشهد ، على غرار الغزالي ، بحديث نبوي ضعيف يقول : « تفكروا في خلق الله ولا تفكروا في ذائف فتهلكوا » ، في تأييد موقف الادري صريح يتنافى مع نزعته العقلية التي كثر اللغط حولها . فعوضوع العلم البشري، كما يقول، هو الجوانب العرضية للاشياء التي تقع تحت الادراك البشري ، وقد يتسر له التطرق من ثم الى معرفة مناشئها وانواعها والقوانين التي تتحكم بها . اما ادراك كنه الإشياء معرفة مناشئها وانواعها والقوانين التي تتحكم بها . اما ادراك كنه الإشياء قمما لا يطاله العقل ، وكذلك ادراك البسائط التي تتركب منها الاشياء ١٧ . وتعليل ذلك عنده ان معرفة كنه الإشياء لا يدخل في نطاق التدبير الإلهي وتعليل ذلك عنده ان معرفة كنه الإشياء لا يطنفة أو اللذة . فالتدبير

#### الغصل الاول: انبثاق الروح التجديدية

الالهي يقضي بأن يشتقل الانسان بما يناسب مداركه ، لا بما يغوق هده المدارك . مثال ذلك ان المرء يكفيه ان يعلم من امر النفس انها موجود حي ، اما هل النفس عرض ام جوهر ، وهل هي مفارقة للجسم ام لا ، فاسئلة لا طائل تحتها . كذلك يكفيه ان يعرف من امر الخالق انه موجود ، وانه لا يشبه الكائنات ، وانه ازلي حي ، عالم ، النج . اما هل الصفات زائدة على الذات فيه ، وهل كلامه غير ما اشتملت عليه الكتب السماوية من معان ، فاسئلة لا طائل تحتها ايضا . والفلاسفة والمتكلمون الذين شفلوا انفسهم في هذه المسائل تورطوا في الادعاء والسفه ١٨ .

#### القدر والعدل

ومن القضايا الاخرى التي اثارت فريقا مسن المسلمين على الآخر ، المسؤولية والجزاء ، والحرية والقدر . فمنهم من قال قول المعتزلة ان الله ملزم برعاية الاصلح لعبيده في افعاله ؛ بينما ذهب آخرون مذهب الاشاعرة والحنابلة الى ان افعال الله لا تخضع لاي الزام . وخطأ الغريق الاول انهم نظروا الى الله نظرتهم الى عبد ينفذ اوامر سيده ، بينما نظر الغريق الآخر اليه نظرتهم الى سلطان متعسف يغمل ما يحلو لسه دون حساب . الا ان الفريقين متفقان في ان افعاله تفصح عن حكمته وان الهوى او العبث لا يمكن ان يستد اليه، لما يتصف به من كمال المعرفة والارادة . والخلاف بين الغريقين لا يعدو في الغالب اللفظ . والغريق الاول اذ ينسب اليه الضرورة ، وصف نفسه بالجهال ٢٠ .

## حرية الارادة

كذلك أثارت حرية الارادة جدلا لا نهاية له . والعقل السليم يشهد أن الفاعل المائل مدرك لافعاله مختار لها . وعندما يخفق في بلوغ مأرب ما ، بحكم تدخل قوة لا طاقة له على مغالبتها ، يضطره التفكير الصحيح الى الاقرار بوجود قوة عليا تدبر الكون باسره وتتحكم بأحداثه . ومع ذلك فمن انكر أن للفاعل نصيبا من المسؤلية عن الافعال التي يقوم بها ، فقد انكر مفهوم التكليف اصلا ، وهذا المفهوم هو اساس الاعتقاد الديني . والمشكلة الكبرى هي تحديد الصلة بين القدرة الالهية وبين الاختيار ، كصفة من صفات الفاعل العاقل . وحلها جزء من اكتناه « سر القدر » الذي نهينا عن الخوض فيه ٢٠ . وتفترض حرية الاختيار ضرورة القدرة على التمييز بين الخير والشر .

#### الباب الثاني عشر: التيارات الحديثة والماصرة

وبحكم النفاوت في مدارك البشر ، تباينت قدرتهم على معرفة الله وادراك الحياة الاخرى ، والاهتداء الى السبل الموصلة الى السعادة ، في هذا العالم وفي العالم الآخر ، لذا احتاج العقل البشري الى معين يعينه على ادراك الافعال الفاضلة والتسليم بالمتقدات الدينية الصحيحة التي تتوقف عليها سعادته آخر الامر ، وهذا المين هو النبي ٢٢ .

#### النبوة

ويدور جزء كبير من « رسالة التوحيد » على مسألة النبوة او الوحي ، وهي مسألة كانت منذ عهد الباقلاني تؤلف جزءا لا يتجزا مسن المصنفات الكلامية الماثلة . ويقرر محمد عبده هنا ضرورة الرسالة النبوية وامتياز الموفة البشرية ، ودور المجزات في تأييد رسالة الانبياء . وموقفه من المجزة في قوتها التاييدية لا يختلف عن موقف المتكلمين التقليديين ؛ لكنه يشدد على ان المقصود بالمجزة ، ليس بالضرورة ، ما يناقض المقل ، بل ما يفوقه وحسب ، ولما كانت المجزة تخدم غرضا دبنيا رفيعا ، فهي تختلف جلريا عن الشعوذة او السحر .

الغرض الرئيسي من الرسالة تهذيب الاخلاق ، لذا كان من الخطل ان لتمس في الكتاب الكريم اجوبة عن الاسئلة العلمية او التاريخية ، كما حاول بعض نصراء الاسلام مؤخرا ، فالاشارات الجغرافية والتاريخية والفلكية ، الواردة في القرآن ، لم يقصد منها النظر العلمي ، بـل التدليل على حكمة الخالق ، والاعتبار الخلقي او المديني ، فالقرآن كثيرا ما يحث قارئه على التفكر في عجائب المخلوقات ، من حيث دلالتها على حكمة صانعها ، وعلى طلب المغلوقات ، و حيث دلالتها على حكمة صانعها ، وعلى طلب المغيد من المارف دون سواه .

## فضائل الاسلام

ان الاسلام هو آخر رسالة انزلها الله على محمد ، « خاتم الانبياء » واكملها . فهو يقر ، كما لم يقر دين سواه ، بثنائية الانسان ، على اعتبار انه مواطن في عالمين : ديني ودنيوي ، وبوجوب خضوعه لسلطة الله دون سواه ،

#### الغصل الاول : انبثاق الروح التجديدية

وبعدم التسليم الا بالحقائق التي يدل العقل على صحتها وعلى هذا النحو حرر الاسلام اتباعه من ربقة السلطات السياسية والدينية الاخرى واقر حقهم بالعيش على الوجه اللي يختارونه في ضوء بصيرتهم ، اضف الى ذلك انه اثبت حقهم بالتمتع بعباهج الدنيا ، شريطة الا يتجاوزوا حدود الاعتدال في ذلك . وهذا التمتع يكون في بعض الاحبوال جزاء لهم على طاعتهم ، بينها يكون في بعض الاحوال الاخرى ، نتيجة جدهم واجتهادهم ، وقعد بلغ من شعول الاسلام انه لم يدع جانبا من جوانب الحياة الروحية والخلقيسة والفكرية الا وشرع الشرائع المناسبة لها ٢ .

## بين محمد عبده وغبريل هانوتو

لسنا بحاجة الى اطالة القول في نشاط محمد عبده « الحجاجي » . فمقومات مذهبه التجديدي جميعا ترد في نطاق هذه الرسالة الكلامية ، التي تعوض بفصاحتها عما ينقصها من احاطة . الا اننا لا نستطيع اغفال ذكر اشهر محاجاته واعنفها مع غبريل هاتوتو ، وزير الخارجية الفرنسية آنذاك ، الذي اثار ما دعاه « مسالة الاسلام » ٦٤ . أي قدرة الاسلام على مواجهة تحديات المدنية الحديثة ، وهي مشكلة ما زالت ، بعد مرور اكثر من نصف قرن ، تشغل المغكرين المسلمين حتى اليوم .

# تعليل الاخذ بالقدر

في الرد على اعتراضات هانوتو ، وسواه من نقدة الاسلام الاوروبيين ، يتدرع محمد عبده ، على غرار الافغاني ، بالجواب الرسمي الذي اخذ به نصراء الاسلام : اي ضرورة الفصل البات بين الاسلام والمسلمين بين مجموعة المعتقدات والعبادات التي كانت عنوان نهضة البشرية في القرن السابسع ، وسلسلة القلاقسل السياسية والعسكريسة التي حطمت وحسدة الشعوب الاسلامية ، السياسية والدينية . ان التصدع الذي اصاب هذه الوحدة من الداخل سببه العناصر الاجنبية التي تسللت الى صلب الخلافة في العصر العباسي ؛ وانحطاط الاسلام اليوم ليس الاحلقة في سلسلة من الاحداث التي بدات بظهور الاسلام ، وبلغت ذروتها بعد قرن واحد ، في حقبة من التقدم بدات فيه اوروبا تعيش في ظلمة حالكة ، كان الشرق يشع بنور التسامح والانطلاق الفكري ، الذي لم يلبث ان المتد عن طريق الاندلس الى اوروبا الغربية ٥٠ .

#### الباب الناني عشر: التيارات الحديثة والمعاصرة

وهو يجيب عن الادعاء بأن الاسلام ، نظرا لروح الجبرية التي بثها في معتنقيه ، قام عقبة في وجه تقدم الشعوب الاسلامية ، بقوله اولا ان الجبرية بأشكالها المختلفة ليست وقفا على الدين الاسلامي ؛ وثانيا ان الاسلام قد اقر حرية الاختيار والكسب ، في ما يقرب من ١٤ آية ، على الرغم من تأكيده على هيمنة السلطة الالهية على كل ما يجري في الكون . كذلك انكر النبي محمد والصحابة ما تنطوي عليه الجبرية من اتكال وتخاذل . الا ان تسرب العناصر الاجتبية الى صميم الاسلام ، وانتشار حلقات الدراويش ، ادخلا في روع العامة من المسلمين ، ان التسليم بالجبر من مقومات المدين ، ان

# الدفاع عن وحدة السلطتين

ومن القضايا الاخرى التي اثارها هانوتو أن انفصال السلطة الروحية عن السلطة الزمنية في المسيحية ، أي بين ما لله وما لقيصر ، قد فتح الباب واسما امام تقدم الشعوب الاوروبية ، في حين أن الترابط الحتمي بينهما في الاسلام أدى الى جمود الشعوب الاسلامية ٢٧ . أن جواب محمد عبده اصبح المثال الذي احتذاه نصراء الاسلام منذ ذلك التاريخ ، ومؤداه التأكيد على الوحدة المضوية في النظرة الاسلامية إلى الكون ، واعتبار همله الوحدة دليلا على تفوق الاسلام الذي يأبي همذا الفصل الاعتباطي بين الروحي والزمني ، ولما كان الاسلام « دين الفطرة » لم يكن شعاره « اعطاء قيصر ما لقيصر وما لله لله » ، بل اخضاع قيصر لله ومحاسبته على ما يأتيه مسن الإفعال الحسنة والسيئة ٢٨ . والاسلام خلافا للمسيحية ، لا يأمر أتباعب بالإنقطاع عن الدنيا ، ونبذ ملاذها جميما ، بل هو يقرر أن « صحة الإبدان مقدمة على صحة الاديان » ، لذا أباح التمتع بالطيبات من الرزق : من ماكل ومشرب وذينة ومنكع، على شريطة الاعتدال والوقو فاعند الحدود الشرعية ٢٨.

# من محمد عبده الى رشيد رضا

كان اشهر تلامدة محمد عبده واتباعده الشيخ محمد رشيد رضا (ت ١٩٦٥) . ولد في طرابلس بلبنان ، ثم هاجر الى مصر سنة ١٨٩٧ بغية طلب العلم على محمد عبده . ومع انه كان يميل اصلا الى التصوف ، الا ان مطالعة \* العروة الوثقى » الهبت حماسته لاصلاح الاسلام وتجديده ، وهو الهدف الذي كان الافغاني ومحمد عبده قد جعلاه المطلب الوحيد الجدير بالمسلم الاصيل في العصور الحديثة . وقد تجلى نشاطه التاليغي في تاسيسه

#### الفصل الاول: انبئاق الروح التجديدية

سنة ١٨٩٨ لمجلة « المنار » ٠٠ التي وقفها على الدعوة الى الاسلام والتأكيد على الجوانب الخالدة في رسالته . ويمكن اعتبار هذه المجلة بعثابة التكملة « للعروة الوثقى » التي كانت قد توقفت في اواخر السنة الاولى لصدورها . وجرت « المنار » على غرار « العروة » وراحت تنادي بالوحدة الاسلامية وباقامة امبراطورية اسلامية واحدة ، على راسها السلطان العثماني ١١ . وكان اساس المنهج الاسلامي الذي تبنته « المنار » التأكيد على صحة المعتقدات الاسلامية المطالقة ، فضرورة العودة الى الصراط المستقيم الذي نهجه «السلف الصالح» ، الذين كانوا يستنيرون بالقرآن والحديث قبل انتشار البدع والاهواء .

هذه الدعوة « السلغية » لم تكن لتحتوي على عناصر جديدة لم يناد بها ابن تيمية في القرن الرابع عشر أو الافغاني ومحمد عبده في التاسع عشر أو الافغاني ومحمد عبده في التاسع عشر أن فقد كانت في أبلغ أشكالها أعادة لنداء الحنابلة الجدد بضرورة المودة الى طرق السلف القويمة ، وقد صيفت بعبارات أشد انسجاما مع الظروف السياسية والثقافية التي عايشتها الشعوب الاسلامية في أواخر القرن الماضي ، ومسائر انحاء المداؤها تدوي في الاوساط الفكرية الماصرة في مصر وفي مسائر انحاء العالم الاسلامي .

# الغَصتلالشانِ المُتجتديد في الوهمت.

# **هيداحد خان. امير غلي محمد اقبال**

#### رائد التجديد احمد خان

ان أول مجدد يعتد به في تاريخ الاسلام بالهند هو سيد احمد خان البهادوري ، ولد في دلهي سنة ١٨١٧ ، وتلقى الدروس الدينية التي كان ابناء السلمين الاثرياء يتلقونها ، وكتب مقالات دينية وتاريخية عديدة كانت تعكس ميول الوهابيين المحافظة ٢٢ . وبعد فتنة سنة ١٨٥٧ ، عمل جاهدا على التقارب بين المحلمين والانكليز ، واستنبط نمطا جديدا من العقيدة الاسلامية لا يختلف جديا عن السيحية . وكان مرد التشابه بين هاتين المقيدتين على زعمه ، الى نظام خلقي طبيعي لا اثر للعناصر الفيبيسة فيه ، وهو الذي رد عليه الافغاني في كتابه « الرد على الدهرية » ، كما مر معنا ، وفي سنة ١٨٥٠ قام احمد خان بزيارة قصيرة الى الكلترا تعرّف في اثنائها الى الثقافة الفربية (البريطانية) وبلغ اعجابه بها حد الاسراف ، ولدى عودته الى الهند شرع باصدار مجلة باللغة الاوردية دعاها «تهديب الاخلاق» وبضع تفسير للقرآن بالاوردية صاغه بأسلوب عقلي حديث ، كذلك اسس منة ١٨٧٠ الكلية الانكليزية الشرقية المحمدية ، التي تحولت في ما بعد الى حامة عليكره » .

## الحقيقة الدينية والعقلية الطبيعية

ان محك الحقيقة الدينية ، في رأي احمد خان ، هو اتفاقها مع مقاييس المعقل الطبيعي . لذا راح ، في تفسيره للقرآن ، يؤول الاحداث المجزة او الخارقة تأويلا يتفق مع هذه القاييس، وبعبارة اخرى يفسرها تفسيرا طبيعيا. اما المسادر الاخرى للمقائد او الشمائر الدينية ، كالاحاديث والاجماع ، فقد رفضها جميعا ، وجعل من النص القرآني ، لا سيما السور الكية منه اساسا للهب خلقي وروحي يتفق كل الاتفاق مع الطبيعة Nature . من هنا

#### الباب الناني عشر : التيارات الحديثة والماصرة

نشا اسم « النيتشرية » الذي اطلق على اتباعه ، وعنده أن كل اعتقاد أو فعل يمكن التدليل على انه لا يتفق مع هذا المذهب جدير بالرفض ، كالحرب والعبودية واستعباد الرجل للمراة ٤٢ .

## من احمد خان الى امير علي

كان لهذه الروح التحرية ممثلون آخرون في الهند ، ولعل السيد امي على (ت ١٩٢٨) ابرز هؤلاء في المقود الثلاثة التي تلت وفاته ، ان امير على كان يوافق احمد خان اصلا في آرائه التحرية ، فقد دفع قدما بآراء احمد خان هذه مستأنفا التدليل على انسجام الاسلام مع التحرية المصرية ، ويذهب امير على الى ال روح الاسلام يمكن ردها الى تلك الفكرة ذاتها التي تقوم عليها النزعة التحرية ، وهو يزعم كما زعم قبله عدد من المفكرين المسلمين ، شيمة رشيد رضا مشلا ، بأن جدة التحرية الحديثة ليست الا وهما ، وان للمسيحية الفربية والعلم الفربي اساسا راسخا في التراث الاسلامي ؟؟ .

## اهمية البعد التاريخي في الاسلام

ان حس امير على التاريخي ، كما يبدو ، ادق من حس احمد خان ، وفهمه للاسلام كدين في بعده التاريخي اعمق جدا . تدل على ذلك اشاراته العديدة المستفيضة إلى تاريخ الآداب والفلسفة والعلوم الاسلامية ، وكتابه المعروف ق مختصر تاريخ المسلمين » ، الذي ظهر اولا سنة ١٨٩٩ . فهو لا يتجاهل في هذا الكتاب النواحي القائمة في التاريخ الاسلامي ، ولكنه يعللها بأنها نتائج طبيعية لعوامل الفساد والانحلال التي تنعرض لها جميع الحضارات . وعنده أن التبعة في هذه الاحوال ، كما راى الافغاني ومحمد عبده قبله ، ينبغي أن لا تلقى على عاتق الاسلام ، بل على عاتق الشعوب الاسلامية التي ضلت عن حقيقة دينها أو قصرت عن بلوغ المثل التي وضعها لهم . والاستفراق في التاريخ ، كما يحذر ، ينبغي أن لا يقوم عقبة في وجه التقدم ، بل أن يكون حافزا على التقدم المطرد ، وذلك باستغلال الاساليب الشرعية الخاصة بالاجتهاد والتي قامت عليها أمجاد صدر الاسلام ه) .

## رسوخ القيم الروحية والخلقية

الا أن أمير على كان أقل تسامحا من أحمد خان ، تجاه الأديان الأخرى ، نظير البوذية والبرهمية والمسيحية ، فنظرته الى البوذية والبرهمية تشارف

#### الفصل الثاني : التجديد في الهند

السخرية ، والمسيحية التي يشير البها احيانا بعطف ، لا تنجو دوما من نقده او استخفافه ، وعلى العموم فهو يكرر دون تمحيص الفكرة الاسلاميسة التقليدية القائلة أن المسيحية التاريخية التي عرفها النبي محمد في القرن السابع كانت مسيحية فاسدة ، شوهتها قرون من التناحر السيساسي او النزاع العقائدي . وهو ينسب انتصار الاسلام الرائع في القرن السابع الى ما تسببت به السبحية من اشاعة في العالم ، مما عمل الاسلام على انقاده منهما ٤٦ . وحتى اليوم ، مع وطأة تصاريف الحدثان ، ومن التأكل الناجم عن قرون من الشقاق ، قد بقي الاسلام في ما رأى سليما معافى ؛ وذلك بدَّاعي ما به من المناعة ضد الفساد ، انفرد بها دون سائر الادبان . وهكذا فنظرته الى الاسلام التاريخي تبقى على الرغم من سعة اطلاعه ، رومانسية الطابع . ان تحررية امير على الرومانسية احد الشواهد الباكرة على روح من التبرير العام ، تشيع اليوم في الاوساط الفكريسة الاسلاميسة ، من الهند وباكستان حتى مصر والمغرب . فقد اكد هذا الكاتب ، بفصاحة ومعرفة لم يلغ شاوه فيهما الكثيرون من مصاصريه او لاحقيه ، على رسوخ القيم الروحية والخلقية في الاسلام ، التي جعل سمن هذا الدين ، كما يقول : « دين الماملة والتفكير والتكلم الصحيح ، البني على المحبة الالهية والتعاضد العام والمساواة البشرية في نظر الرب ، ٤٧ . فهو بكل اختصار دين ﴿ يتفق اتفاقاً تاما مع التيارات التقدمية » وعامل فعال من عوامل التمدن ٤٨ .

# من امير علي الى محمد اقبال

ومع كل ما كان لامير على من اهمية كداعية اسلامي ، فقد كان جل اعتماده في تاويله للاسسلام على التبحر التاريخي ، على ان اهم محاولة ولمها المحاولة الوحيدة \_ لتاويل الاسلام تاويلا فلسفيا معاصرا هي تلك التي قام بها مفكر هندي آخر وشاعر ذو حس مرهف وعالم واسع الاطلاع على الفلسفة هو محمد اقبال (ت ١٩٣٨) ، فهو عوضا عسن ان يستند الى التاريخ في التعبير عن النظرة الاسلامية الى الكون تعبيرا عصريا ، جريا على سنة أمير على ، يعمد الى الاقتباس من التراث الفلسفي الغربي دون تعفظ. ولم يكن غرضه من ذلك التدليل على اصالة النظرة الغربية ، بل كان بالاحرى اتفاقها مع الرؤيا القرآنية للكون . وهكذا فالتنسيق الذي يعمل على بسطه في كتابه « اهادة تركيب الفكر الديني في الاسلام » يشبه بضخامته التنسيق الذي قام به الفزالي قبل ذلك التاريخ بنحو الف سنة ، في كتاب « احياء الدي قام به الفزالي قبل ذلك التاريخ بنحو الف سنة ، في كتاب « احياء

#### الباب النائي عشر: التيارات الحديثة والمعاصرة

علوم الدين » . اما من حيث الجوهر ، فهو اشبه بتنسيق الكندي وابن رشد في التوفيق الذي حاولاه بين نظرة اليونان الفلسفية الى الكون ونظرة الاسلام الدينية اليه . والفرق الرئيسي بين الفريقين ان المقولات التي استخدمها الكندي وابن رشد كانت مستمدة من افلاطون وارسطو وافلوطين ، بينا المقولات التي استخدمها اقبال كانت مستمدة من هيفل وهوايتهد وبرغسون. ولئن تغير الاساتذة ، فان المشكلة في جوهرها ما زالت واحدة ، وهي محاولة سد الشفرة بين الفكر النظري والعقيدة الدينية .

## تحصيل اقبال واسفاره

ولد محمد اقبال في سيالكوت من اعمال البنجاب سنة ١٩٠٨ ، وتلقى تعليمه الابتدائي في مسقط راسه وفي مدينة لاهور . وسنة ١٩٠٥ سافر الى الكلترا والمانيا ، حيث تابع دراساته الفلسفية ، ثم عاد بعد ثلاث سنوات الى الهند ليمارس فيها المحاماة . ويقول ولفرد ك . سميث ، ان ثلاثة اشياء تركت اثراً عظيما في نفسه بالنسبة الى اوروبا : الحيوبة والنشاط في الحياة الاوروبية ، فالامكانات الضخمة المتوافرة للانسان ، ثم الاثر اللانساني الذي تركه المجتمع الراسمالي في نفس الانسان الاوروبي ٤٩ ، وقد قوتى الاعتبار الاخير ايمانه بتفوق الاسلام كمثال خلقي وروحي ، فوقف حياته على الدفاع عن هذا المثال وعلى تطويره . وكانت المحاضرات الست التي القاها في مدراس سنة ١٩٢٨ ــ ١٩٢٩ اسهامه الكبير في مهمة ايقاظ ابناء دينه في الهند ، واعادة النظر في الاسلام بمفاهيم معاصرة وحية ، مستمدة باللرجة الاولى من حصيلة الفكر الاوروبي في القرن التاسع عشر واوائل العشرين .

### عنصر التجربة في الدين

ينظر أقبال إلى الدين كتجربة مركبة ، عقلية من ناحية وخلقية او بوحية من ناحية آخرى، فالدين ليس كما يقول «فكرا بحتا او شعورا بحتا ولا عملا بحتا ، بل هو تجل للانسان بكامله » • ، فهو اذن لا يعارض الفلسفة وأنما هو جانب هام من ذلك الاختبار الشامل للحقيقة الذي يتبغي ان يكون للفلسفة موضوع عناية وتأمل ، وهذا ما يؤيده القرآن بوضوح أذ يخص الملم والتفكير بمركز رئيسي في الحياة ، فمن الناحية التاريخيسة ، كان متكلمو الاشاعرة هم الذين استفلوا استغلالا تاما الاساليب الجدلية المستمدة من الفكر البوناني في دفاعهم عن المقيدة الصحيحة وفي تحديدهم لممالها ١٠ .

#### القصل إلثاني: التجديد في الهند

ولقد غالى المعتزلة وابن رشد في اعتمادهم على العقل ، حتى غفلوا عن ان الانفصال عن « التجربة الحية » في ميدان الموقة العلمية والدينية غلط فاضح ، اما الغزالي فقد عرض بنيان الدين ذاته للخطر ، اذ اقامة على اساس مضطرب من الشك الفلسفي القائم بدوره على الزعم ان الفكر المتناهي عاجز عن ادراك اللامتناهي .

## ادراك اللامتناهي بالعقل

اذا عجز الفكر ، وقعد تصورناه هذا التصور الضيق ، عسن ادراك اللامتناهي ، فما ذلك الا لانه : (١) يخطىء فهم طبيعة هذا اللامتناهي كحقيقة كامنة في الكون ليست تجلياته المتعددة في شتى المفاهيم المتناهية الا فترات خاصة او وجوها معينة لتلك الحقيقة ؛ (ب) يخطىء فهم طبيعة الفكر الفاعلة ، وهي تتفتق عن ذاتها في الزمان من خلال « سلسلة من التخصيصات المعينة » التي بسير اليها القرآن باسم « اللوح المحفوظ » .

ان المفهوم الذي ينطوي عليه القرآن للعالم الحسي هو في جوهره مفهوم حقيقة مخلوقة يندمج فيها الواقع والمثال ويتشابكان ، فتكشف عن مخطط عقلي واضح ، ولكنه ليس لهذا السبب «عالما متحجرا» او مخلوقا ناجزا قد فرغ الله من صنعه ، بل هو عالم يحقق ذاته باستمرار في مدى شاسع من ابعاد الزمان والمكان ، والانسان ، بوصفه امضى قوة في هذا العالم ، هو الفاعل الرئيسي او المشارك لله في عملية نقل امكانيات الكون اللامتناهية الى حيز الوجود الفعلى ٢٠ .

## وجود الاله ونظام العالم

أن الانسان ليدرك طبيعة هذه الحقيقة المقدة الدائمة التفتق ، من خلال التجربة الروحية . ولهذه التجربة جانب ظاهر او اختباري من جهة ، وجانب باطني او صوفي من جهة ثانية. ومحك اصالتها ليس تطبيقيا وحسب، بل هو فلسفي او نظري ايضا ، ما دامت تلك التجربة لا تخلو مسن محتوى ادراكي . وبعد ان ينتقد اقبال الادلة التقليدية الاربعة على وجود الله ، اما من حيث انها تبرهن على وجود كائن تزعمه لا متناهيا ، وهو في الواقع متناه ، او من حيث انها تفترض فجوة عميقة بين الوجود والفكر تجعل عملية التدليل عقيمة كليا ، ينتهي الى اقرار وحدة الوجود والفكر ، وبناء على هذه المقدمة يتطرق الى التدليل عنده هو المفهوم يتطرق الى التدليل عنده هو المفهوم

#### الباب الثاني عشر : التيارات الحديثة والماصرة

القرآني الذي ينص على أنه « الاول والآخر ، الظاهر والباطن » ٥٠ . لكنه عوضا عن أن يستفل هذه البينة مباشرة ، يسلك طريقا فلسفيا متعرجا يقوده من باركلي الى هوايتهد فراصل فاينشتين فبرغسون ، أن ما ينكره هؤلاء الفلاسفة جميعا ، في عرفه ، هو « فرضية المادية المحضة » التي ابطلتها التطورات الحديثة في الفيزياء النسبية والمفهوم الميتافيزيقي للتحول والتطور الخلاق .

## التطور الطبيعي ببن التغيير والاطلاق

الا ان اقبال لا يسلم باي من هذه المساهيم بدون تحفظ . فالتطور الخلاق في نظام برغسون يمكن الاعتراض عليه لانكاره للغائية التي يعتبرها خطا مرادفة للجبرية المتحجرة . والغائية مع ذلك ليسبت بالضرورة مغلقة . ففي القرآن مثلا يعتبر الكون في تطور دائم ، الا ان مخطط هذا التطور ليس ثابتا او جامدا . « وعندي » ، كما يقول ، « لا شيء يتنافى مع النظرة القرآنية اكثر من الفكرة القائلة ان الكون هو التحقيق في الزمان لمخطط قد اعد مس قبل » » .

ومع ذلك فان فكرة الديمومة المحضة عند برغسون تعطينا « كشفا مباشرا لطبيعة الوجود النهائية » ، كعبسدا روحي او كدات تحقق ذاتها باستمرار ، ليس في الزمان المتعاقب ، بل في حركة داخلية من الدوام او النمو المطرد . والمسرح الذي تتمثل عليه العملية الخلاقة في تجلي انذات الالهية غير المحدودة ، او نعط السلوك المنسق الخاصة به من حيث هو ذات مطلقة » هو الطبيعة . وهكذا « فالطبيعة بالنسبة الى الذات الالهية شبيهة بالنخلق بالنسبة الى الذات الالهية شبيهة بالنخلق النسبة الى الذات الالهية شبيهة بالنخلق النسبة الى الذات المربة » ه . ولم يعبر برغسون وحده عن هسده الفكرة الحية في التحقيق الدائم لامكانيات الله الخلاقة ، بل هذا ما قاله غوته النشا .

# النرية الروحية في منحب اقبال

و فضلا عن النظريات الفلسفية والعلمية الحديثة ، يجد اقبال نظائر لهذا المفهوم الحي لله ، كارادة او طاقة خلاقة ، في ملهب المتكلمين الاشاعرة في اللمرة او الجزء . فالعالم في راي الاشاعرة ، ليس نظاما قائما من اللوات الجوهرية ، الشبيهة بجواهر ارسطو ، بل هو تيار من اللرات التي يخلقها الله باستمراد ، مقرون بتيار من الاعراض الايجابية او السلبية التي تتوقف

#### الغصل الثاني : التجديد في الهند

عليها طبيعة الموجودات المخلوقة في الكون ٥١ .

ولكي يضمن اقبال اتفاق هذه النظرية مسع روح الاسلام ، يعمد الى تأويل الملهب الذري عند الاشاعرة « كمونادولوجيا » ، او تعددية روحية ، يعتبر بحسبها كل جزء من اجزاء الوجود او عنصر من عناصره كائنا روحيا اي ذاتا او نفسا . وكلما تعالت اللهائية او الوعي، تعالى وجود الله ان فباتت اقرب الى الله . وهو ينكر مفهوم الاشاعرة للنفس كعرض باعتبار انه ناشز، ويستعيض عنه بمفهوم الذات الروحية ، كجوهر نفسي بسيط وغي متجزىء او متحول ، هو بمثابة المحور لاحوال الانسان الذهنية والعاطفية . وصاحب هذا الملهب الاشهر في الاسلام ، في عرفه ، هو الغزالي . بهذه النظرة نتفلب على الثنائية المرضية المؤلفة من النفس والجسم ، وتبدو اللهات المتناهية كطهر للذات المطلقة الحالة في الطبيعة ، والتي يدعوها القرآن «الاول والآخر والظاهر والباطن» لاه . وقد عبر كبار المتصوفة كالحلاج والبسطامي والرومي، تعبيرا فذا عن هذه الحقيقة ، في شطحاتهم التي اعتبروا بحسبها الذات اللامتناهية عين الذوات المتناهية .

# النزعة الاستقرائية في الثقافة الاسلامية

وعند اقبال ان الفكر الاسلامي في مدافعته للفلسفة اليونانية ، انما اعاد التأكيد على الحس القرآني بواقعية الوجود في شكليها الحسي والروحي . وبهذا المني ، تمثلت بولادة الاسلام ولادة « العقل الاستقرائي » ، الذي اتاح الفرصة لقيام ثقافة ذات نمط عصري . وعملت ردود عدد من المتكلمين ، كابن حزم وابن تبعية ، على المنطق الارسطوطالي في تعبيد الطريق امام منطق جون ستوارت ميل الاستقرائي، والنزعة التجريبية في الفكر العلمي الحديث . وينسب المؤرخون الاوروبيون عادة الىروجر بيكونادخال الروح الاستطلاعية الجديدة في البحث العلمي ؟ ولكن اقبال يسال : « في جامعيات اسبانيما الاسلامية » أه . وهذا يثبت بصورة قاطمة ، في رايه ، أن المدعوى القائلة بأن الفلسفة اليونانية حددت طابع الثقافة الاسلامية لا اساس لها قط . فبينما كانت الفلسفة اليونانية تعنى بالتجريدات بالمرجة الاولى ، كانت الثقافة الاسلامية تدور على الحسيات اصلا ، وبينما كان هدف الفكر اليوناني التناسب ، كان هدف الثقافة الاسلامية ، في جوانبها النظرية والصوفية ، استيعاب اللامتناهي والتمتع به . ا .

#### الباب الناني عشر : التيارات الحديثة والعاصرة

### الفلسفة الحديثة في منهب اقبال

لن نتوقف طويلا عند تحليل اقبال العام الثقافية الاسلامية ولمفهوم الوجود في الاسلام . فكثيرا ما يستشف في قضايا اسلامية تقليدية مفاهيم هيفيلية او برغسونية بحتة . والعلاقة بين هذه المفاهيم والآيات القرآنيية التي يستشهد بها كثيرا ما تجيء واهية جدا . وعلى غرار غيره من المفسرين المجددين للقرآن ، وخاصة ؤ الهند ، يكمن خطاً اسلوب التفسيري في اهماله للقرآن التي احاطت بالتنزيل القرآني ، أي بما يدعوه المفسرون عادة بأسباب النزول ، اعنى الظروف التاريخية التي جرى فيها التنزيل .

# اقبال ــ ما له وما عليه

ومهما يكن من امر ، فقارىء كتاب اقبال « اعادة تركيب الفكر الديني الاسلام » ، لا يتمالك الشعور الطاغي بسعة علمه ، وبرحسابة تأملاته المتافيزيقية والدينية . الا ان لباقته التعبيرية وبراعته الانتقائية كثيرا ما يتعرف القارىء . فهو من ناحية ، كثيرا ما يتطرق من قضية الى اخرى وليس بينهما الا اوهى الصلات . ومن ناحية ثانية ، غالبا ما يستشهد بآراء بعض عظام الفلاسة والعلماء يدعم بها اقواله ، ولكنه لا يلبث ان ينقلب عليهم ويبرز ما في اقوالهم من تضارب وضعف ، وكثيرا ما يبلغ من وفرة استشهاده بالثقات القدماء او المحدثين ، المسلمين منهم والفربيين ، ما يترك القارىء منقطع الإنفاس ، ففي مدى ست صفحات مثلا يورد الاسماء التالية : باركلي وهوايتهد واينشتين وراصئل وزبنون ونيوتن والاشعري وابن حزم وبرغسون وكانتور واوسبانسكي ، هذا اذا اقتصرنا على اشهرهم ١١ .

وعلى الرغم من هذه الهفوات ، لا يمكن انكار ما قام به محمد اقبال من محاولة فذه عميقة الجذور ، لم يبلغ شأوه فيها اي مفكر في القرن العشرين ، لاعادة النظر في المشاكل الاسلامية الاساسية في ضوء اعتبارات حديثة ، ولا لاستغرب انه كان في غمرة هذه المحاولة ، يجنح الى نسيان مقدماتها ويلقي غير عامد تبعة تفسير القرآن على عاتق طائفة غريبة من الفلاسفة والعلماء ، من باركلي حتى اينشتين ، ان جل المجددين والمفكرين المتحررين من المسلمين قد اخطارا في تجاهل ابعاد الاسلام التاريخية او قللوا من شانها ، وهو ذنب لا يفتفر ، فهم في الكثير من الاحيان ، يستشهدون بالقرآن في تاييد قضايا لا يفتفر ، فهم في الكثير من الاحيان ، يستشهدون بالقرآن في تاييد قضايا كلامية او فلسفية لم يحلم بها القدماء ، ولذلك تراهم يبحثون ابدا عن الماني الطنية في الآيات القرآنية ، ولقد اتقن الصوفيون والاسماعيليون وسواهم

#### الفصل التاني: التجديد في الهند

كثيرون هذا الفن ، الا أن الاسلام التقليدي كان دوما ينظر شزرا الى هسلاا المنهج المبتدع . أما اليوم ، فممارسة هذا الفن غير ممكنة باسم العقل أو بحجة التقدم الا باعتسدال ؛ والا آذنت بتقويض اسس الديسن الاسلامي واستعاضت عنها بأوهام الحالمين وتصورات أرباب الخيال .

واخيرا ، فان المجددين ، بربطهم ما بين النظرة الاسلامية او القرآنية الى الانسان والعالم ، وبين المراحل الحالية من التطور العلمي ، على غراد ما فعله اقبال خاصة ، قد اقتر فوا خطاهم الخطير الثاني ، ما داموا يلحقون حقيقة الاسلام الدينية بطور من اطوار الحقيقة العلمية ما زال موضعا للشك. واذا كان ثمة عبرة يعلمنا اياها تاريخ الاكتشاف العلمي ، فهي ان هذه الاطوار العلمية ذات طبيعة زائلة سواء اقترنت بأسماء عريقة ، كارسطو وبطليموس، او بأسماء رواد محدثين ، كنيوتن وادبنتون وابنشتين .

# الفَصَدلالثالث والوضرسع والخرسك اليفي الإيست وم

#### المناهضة الفكرية للفرب

عالج كل من الافغاني ومحمد عبده وامير على واقبال ، كل على طريقته ، مشكلة التجديد ؛ واستخلصوا العناصر الباقية في النظرة الاسلاميسة الى الحياة في عصر متطور هيمنت عليه مقومات الفكر الغربي ، ومع أن كلا منهم تلقى تأثير الإفكار الفربية ، فقد بقي في صميم نظرتهم التجديدية هاجس من الارتياب بالثقافة الفربية وبتفوق النظرة الاسلامية الى الحياة .

وقد هيمن على الفكر التجديدي في العقود الثلاثة الاخبرة من القرن الحالي تلك الروح المناهضة للفرب بذاتها . ففي كثير من الاحوال ، يسدو الجيل الجديد من المجددين اكثر تطرفا ، وان كانوا اقل تبحرا . لكنهم بصورة عامة يواصلون المجهود النظري نفسه اللي استهله هؤلاء الرواد، ويبسطون القضايا الكبرى ذاتها التي رسموا خطوطها في كتاباتهم الخلاقة .

#### سيد قطب والغرب السيحي

من العبث سرد اسماء جعيع المفكرين المساصرين ، او جاتهم ، ممن القتصر نشاطهم على تعميم المسائل التي عالجها المفكرون الاصيلون اللابن اتبنا على ذكرهم . فسيد قطب ومحمد البهي يمثلان التيار المناهض الفسرب في الشرق الادنى اليوم . ففي كتابه « الاسلام ومشكلات الحضارة » (١٩٦٣) ينطلق سيد قطب من حكم له على الحضارة الغربية ، هو انها فشلت فشلا ذريعا في حل مشكلات الانسان الحديث ، وذلك نتيجة التزامها بالمثال الروحي الاجوف الذي تقيمه المسيحية للحياة وتبشر به ؛ في حين ان الاسلام وحده ، بحكم نظرته الشاملة الى الحياة ، في كلا جانبيها الروحي والزمني ، قادر على تأمين النجاة للانسان المعاصر . فالفصل المصطنع بين جانبي الحياة الديني والعملي لا اساس له في الاسلام . وحتى النزاع بين العلم والدين والمعلى لا اساس له في الاسلام . وحتى النزاع بين العلم والدين الذي هو من سمات الحضارة الغربية ، لا اثر له في الاسلام .

#### الباب الثاني عشر أ النبارات الحديثة والعاصرة

كما يدلل امير على واقبال ، كان دوما والعلم على وئام ، بل هو الذي مهد لانطلاق الروح العلمي في العصور الوسطى . الا ان المفاسد التي نجمت عن سوء توجبه هذا الروح في العصور الحديثة ، ان في الصناعة او التكنولوجيا او الاقتصاد او علم الحياة ، لم تكن من صنع الاسلام .

## محمد البهي ودعاة الثقافة الفربية

ان مآخذ محمد البهي في كتابه « الفكر الاسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الفربي ، (١٩٥٧) اعنف لهجة ، فهو لا يستهدف اعداء الاسلام الفربيين فحسب ، بل يتناول كذلك دعاة التحرر والتجديد من المسلمين ، من محمد اقبال حتى طه حسين ، ممن يتهمهم بالخنوع للفرب . فقسد حاول الاول تأويل الاسلام في ضوء مقومات الفلسفة الغربية ، بينما اخضع الثاني دراسة الشعر الجاهلي (سنة ١٩٢٦) للاساليب النقدية المعتمدة لدى العلماء الغربيين ، فقوض بذلك الدعائم الادبيسة والدينيسة التي يقوم عليها الفكر الاسلامي. وينسدد البهي على صعيد آخر بالعلمانيين من علي عبدالرازق حتى خالد محمد خالد ، لانهم شوهوا طبيعة الاسلام او اساءوا تاويله ؛ وهو حتى خالد محمد خالد ) لانهم شوهوا طبيعة الاسلام او اساءوا تاويله ؛ وهو رابه ان نرعتهم العلمانية هذه مستوحاة ، آخر الامر ، من المفاهيم الغربية والمسيحية القابلة .

## اعتدال العقاد بين المتطرفين

ومن دعاة التجديد المتدلين الاديب الناقد المعروف عباس محمود العقاد (ت ١٩٦٥) ، الذي شغل مركزا ادبيا وفكريا عاليا في الاوساط الفكرية وحافظ عليه حتى وفاته . ففي طائفة من الكتب الدينية التي صدرت له في مدى ربع قرن ، تناول هذا الؤلف عددا من المشاكل الكبري التي تواجبه المفكرين السلمين اليوم . ففي كتاب باكر له هو « عبقرية محمد » ( ١٩٤٣) يدافع عن النبي محمد وبرد عنه هجمات الخصوم وتجنيهم عليه ، وببرز عبقريته الخارقة في المسلمان العسكري والسياسي والاخلاقي والعلمي والديني ، وبحاول كذلك أن يحلل الظروف الدينية والسياسية والثقافية التي نشأ فيها الاسلام في القرن السابع ، ويشرح دوره في انقاذ البشرية من الإفات التي تسربت اليها بحكم الفساد والجهل مما جمل ظهوره في تلك الحقة مرودية في المخطط الالهي لانقاذ البشر ، كما اشار الى ذلك

#### الفصل الثالث: الوضع الفلسفي اليوم

ايضا امير علي .

ثم ان بعض انتقادات العقاد كانت موجهة نحو العقليين او اللاادريين الله الله وهما ، وفي رايه ان هنالك حجتين الله الله وهما ، وفي رايه ان هنالك حجتين بارزتين توجهان عادة ضد اصالة العقيدة الدينية ، هما : استحالة وجود الشر في عالم يهيمن عليه اله عادل قدير ، من جهة ؛ وطابع الخرافة الذي يغلب على بعض المتقدات الدينية التي لا يمكن تعليلها على اساس الاختبار الحسي او البرهان العقلي ، من جهة ثانية .

والعقاد ، في جوابه على الحجة الاولى ، اي وجود الشر في العالم ، منطقية ، لانه بحضوح عن تفكير بعيد الغور . فوجود الشر في عالم مخلوق ضرورة منطقية ، لانه يستحيل على الكائن الكامل ان يخلق نظيره في الكمال . وبالتالي كان النقص صفة ملازمة للكائن المتناهي ، فكان الشر الذي نشاهده في العالم مرتبطا بهذا النقص آخر الامر . اما احتمال امتناع الله عن خلق العالم جملة ، مع الاعتقاد باله كامل وقادر ، فينطوي على تناقض منطقي ، لان معنى القدرة هو اخراج المقدور الى حيز الوجود ١٢ . وكذلك رد الاعتقاد الديني عاجزون عن الخرافة فان فيه شيئا من التمحل ، لان نقاد الاعتقاد الديني عاجزون عن كل ما في الكون من اسرار ، او عن تقديم بديل للدين يؤدي المهمة الثقافية والخلقية ذاتها التي اداها الدين في تاريخ البشر .

ان دور الدين الرئيسي هو تنظيم « العلاقة بين الفرد والوجود باسره ، وميدانة يتسبع لكل ما في الوجود من ظاهر وباطن ، ومن علائية وسر ، ومن ماض ومصير ، الى غير نهاية » ١٢ ، وبلزم عن ذلك ان امتياز دين ما على دين آخر منوط بشموله وسمو عقائده وشمائره ، فاذا وجدنا ديانة تفصم بين مطالب الروح ومطالب الجسد ، بين السماوي والارضي ، فتلك الديانة لا تبلغ شأو ديانة تنظر الى الحياة نظرة شاءلة ، وهذا بالفعل عنوان امتياز الاسلام على المسيحية والوثنية .

## الوجودية في نظام بدوي

ويعكس فريق آخر من المفكرين العرب المعاصرين التيارات الفلسفية في الفرب . فمن الوجوديين ، لعمل عبد الرحمن بدوي في مصر ورينه حبشي في لبنان المع مفكري اليوم . فقد تناول بدوي في « الزمان الوجودي » ( ١٩٤٣ ) وفي « دراسات في الفلسفة الوجودية » ( ١٩٦١ ) اهمم بنود الوجودية ، كما اولها مارتن هيديغير ، فالطابع الرئيسي للوجود الزمني ، ني عرفه ، هو الوجود في الان Dasei . وما الاتصال الذي ينسب الى الوجود ، وما يلزم عنه من امتداد في الماضي والمستقبل ، غير وهم متصل برغبة الانسان في الحد من سلطان الزمان الذي يأتي على كل شيء ، اي برغبته في البقاء . وهذا الاتصال خاصية من خاصيات الوجود « الماهوي » ، اي الامكان المحض السابق للوجود ، وحسب . فالوجود الفعلي دوما حاصل زمني في الان ، وكل ما خرج عن ذلك ، فلا وجود اله مطلقا . اذ كل وجود يتصور خارج الزمان هو وجود موهوم ، مصدره التجريد الكاذب لعقل واهم يحاول ان يقسر الاشياء الوجودية على الدخول في قوالبه المتحجرة . ومصدر القول به محاولة الانسان القضاء على الجزع من الزمان ١٤ .

من هنا تتبين لنا الصلة الوثيقة بين الرّمانوادراك الانسان له، فالوجود الفعلي في الزمان يلحق به قلق كوني لا مفر منه ، فاذا تحقق الانسان من ذلك ، تمرد على الزمان واباه او فر منه بتزييفه او انكاره ، وذلك بائبسات الوجود السرمدي كضرب من الوجود الذي يتخطى الزمان ، وكل ذلك عبث ، لانه يغضي الى تضليل الانسان والحط من قدره ، وتعليله بالاماني الكاذبة ، والى بالمرء ان يسلم بواقعه الزمني ، ويواجه هذا البلاء المحتوم برباطة جاش خليقة به ، كنائن متحرر .

ومن صفات الوجود الزمني الاخرى ، اتحاد الوجود بالعدم فيه ، او دخول العدم في تركيبه كجزء مقوم له . فالوجود الفعلي اذن عبارة عن توتر ناجم عن هذا التقابل او التضاد بين الوجود والعدم . وعليه فالزمان هو علم اتحاد الوجود بالعدم وأن الزمان بهذا المني هو الخالق ١٥ .

والنتيجة المنطقية لهذا التحليل الوجودي هي ضرورة حصر البحث المفسي في الوجود الفعلي ، بدلالته الشاملة للوجود الانساني ووجود عالم التجربة المكن ، وبالتالي رفض كل تصور لاي وجود واقع وراء حدود العالم وانكار ابة صلة به ، اعني موضوعي الله والحياة الآخرة ، في علم الإلهيات وما بعد الطبيعة .

# الشخصانية في نظام حبشي

الا ان من الوجوديين في الشرق الادنى العربي من لم يجد نفسه ملزما بقبول هذه النتائج الالحادية واللامنافيزيقية للمقررات الوجودية . فرينه حبشي مثلا يبني على مقدمات وجودية مشابهة فلسفة « شخصانية » تعتبر المدم والموت كليهما وهما وتدعو المرء الى تخطي حدود الذات المتناهية ،

#### الغصل الثالث : الوضع القلسفي اليوم

والبحث عن الحقيقة الكاملة في ذات تتخطى الادراك العقلي ، تسدل عليها 
دلالة صريحة تجارب الانسان الكيانية ، لا سيما احساسه بضعفه وتقصيره 
وحاجته الى العزاء . صحيح ان وجود الانسان وجود زماني ، ولكن ليس 
على ان الزمان شر يجب التغلب عليه ، او انه الضرب الوحيد من الوجود ، 
بل بمعنى الالتزام الشخصي engagement . وهكذا ، فجوهر الوجودية هو 
الاترار بحقيقة الذات ، كمحور للتجربة الانسانية بكاملها ، والعمل علي 
تخطيها على نحو متصاعد ، في اتجاه تجربة اسمى . والغيلسوف في نظرته 
هذه الى الوجود ، يترتب عليه ان يقبل شاكرا جميع العناصر التي تسهل عليه 
ادراك هذا الوجود ادراكا شاملا ، سواء اكانت مستمدة من الفكر اليوناني ، 
او الوسيط او الحديث .

والذي يميز هذا النوع من الوجودية عن سائر الانواع اللامتافيزيقية واللادينية هو اثباتها لاصالة التجربة الروحية ، ولقاييس القيم الماورائية او الالهية جميعها . وبهذا المعنى تستطيع « الشخصائية » ، خلافا لاي شكسل آخر من اشكال الوجودية ، ان تكشف عن معنى او مقصد الهي كامن في التاريخ 11 .

## الوضعية في نظام نجيب

وهنالك تيارات وفلسفة غربية اخرى لها اتباع في الشرق الادنى المربي ، فابرز دعاة المذهب الوضعي المنطقي واوفاهم بالعربية هو زكي نجيب محمود في مصر ، ففي ثلاثة من كتبه الهامة هي : «خرافة المتافيزيةا» (١٩٥٣) و « نحو فلسفة علمية » (١٩٥٨) ، مض هـ فلا الكاتب باسلوب بليغ البنود الرئيسية للمذهب الوضعي » في وسط ثقافي لم يستغق بعد من سباته التقليدي ، وقد وصف زكي نجيب موقفه الفلسفي بقوله انه دعوة مربحة الى الفلسفة كي تلتزم بمقابيس الموفة العلمية ، اي ان تودد تعابيرها بدقة وتتقيد بالاساليب المعارفة في البحث العلمي ، الا أن وظيفة الفلسفة يجب أن تفهم على وجهها الصحيح ؛ فهمي ليست وصف العالم الخارجي او التحليل الواقعي لمحتواه ، فهادتها الرئيسية هي الاشكال او المقولات الرمزية ـ رياضية كانت او غير رياضية ـ التي يطبقها العالم على العالم الخارجي ، وعلى اساس هذه المادة ، يستطيع على الفيلم ويؤول وينسق هذه الاشكال والمقولات حتى يتأكد من انسجامها المنطقي ، والمدلول الدقيق الذي تؤديه الفاظنا او عباراتنا هو مدى انسجامها المنطقي ، والمدلول الدقيق الذي تؤديه الفاظنا او عباراتنا هو مدى انسجامها المنطقي ، والمدلول الدقيق الذي تؤديه الفاظنا او عباراتنا هو

#### الفصل الثالث : الوضع الفلسفي اليوم

دوما مرتبط بالمعطيات التجريبية التي تتوفر فيها الدلالة عليها . على اننا ما ان نتخطى هذه المعطيات ، حتى تصبح احكامنا دون محتوى تجريبي ، وبالتالي خالية من كل معنى ١٧ .

# التاريخ للتيارات الفلسفية

ومن الفلاسفة التقليديين ، يمكننا ذكر احد اوائل المؤلفين الذين كتبوا بالعربية بين سنة ١٩٣١ و ١٩٤٩ تاريخا منظما للفلسفة اليونانية فالوسيطة فالحديثة . كان يوسف كرم ( توفي ١٩٥٩ ) احد الرواد الكبار في ميدان الدراسات الفلسفية المنظمة والعلم البارز لعدد من فلاسعة الجيل الجديد . فقد بسط ، قبل وفاته بقليل ، في كتابين رئيسيين هما « العقل والوجود » ( ١٩٥٦ ) و « الطبيعة وما بعد الطبيعة » ( ١٩٥٩ ) نظرية في المعرفة وفسي الوحود تعكس النظرة الارسطوطالية الواقعية المعروفة . ويدور البحث فيُّ كلا الكتابين حول قطبي التجربية والعقلية ، فيرفضهما معا على أنهما مذهبان واهيان . وخلافا لعدد من الفلاسفة الماصرين الذين مر ذكرهم اعلاه ، يتميز بوسف كرم بحس تاريخي مرهف ، فهو مستعد لان يتعلم من الفلاسفة الوثنيين والسلمين والمسيحيين على السواء ، فينتهى للالك الى نظرة كونيسة شاملة لا تضحي بأي شيء . أمسا اسلوبه فيمثل خاصيسة من خواص الفكر العربي المعاصر ؛ اعنى النزوع الى التوفيق بين التيارات الفكرية واللاهوتية المتضاربة ، القديمة منها والحديثة والوسيطة . وبهذا المني ، فهو شبيه ، من حيث الاسلوب ووجهة النظر ، بفلاسفة العرب جميعا ، من الكندى إلى ابن سينا والشيرازي ، الذين تشابكت في مؤلفاتهم شتى الشبجون الفلسفية والدينية . وهكذا يبرز كمثال فذ على التراث الفكرى العربي في الشرق الادنى ، بما اتصف به من حس تاريخي عميق وتعظيم لسلطة القدماء التاريخ للفلسفة الاسلامية بهذه الاشارة المقتضمة الى فلسفته .

## حواشي الباب الثاني عشر

- : واجع لطف الله خان ؛ جمال الدين الاسادابادي ؛ ص ٩) وما بعد . قارن : Adams, Islam and Modernism in Egypt, p. 4, n. 1.
  - قارن ايضا : محمد رشيد رضا ، تاريخ الاستاذ الامام ، ج1 ، ص ٢١ .
    - ٢ رشيد رضا ، تاريخ ، ج١ ، ص ٢١ الخ ،
      - ٢ المرجع السابق ، ص ١٣٩ ٠
    - المرجع السابق ، ص ٩١ واطف الله خان ، الاففائي ، ص ١١٨ ،
- Adams, Islam and Modernism, p. 12
- راجع المروة الوثقى ، ص ٦٨٤ وقارن : . Gibb, Modern Trend in Islam, p. 58
  - ٦ الرد على الدهريين ؛ من ١٥ وما يمد .
    - ٧ المرجع السابق ، ص ٧٧ .
      - ٨ الاشارة الى الصليبيين ٠
    - ٩ المرجع السابق ، ص ٩٩ ،
    - ١٠ الرجم السابق ، ص ١٢ ٠
    - ١١ الرجع السابق ، ص ٨٣ .
    - ۱۲ الرجع السابق ، ص ۸۶ ۰
- ۱۳ راجع رضا ، تاريخ الاستاذ ، ج ۱ ، ص ۲۱ الغ ، وقارن : Adams, Islam and Modernism in Egypt, pp. 19 f.
- ١٢ يشير الشيخ محمد رضا الى هذا الاختلاف ، فهو يقول : ان فلسغة اليونان والعرب ما زالت تدرس في بلاد القرس ، بينما تكاد لا تعرف في البلاد العربية كعصر والشام . راجم تاريم الاستاذ ، ج1 ، م ٧٩ و ٢٩ .
  - ١٥ المرجع السابق ، ص ٢٥ .
    - 17 الرجم السابق ، ص ٢٦ .
  - ١٧ الرجع السابق ، ج١ ، ص ٣٨ و ٧٢ و ٧٩ ،
    - ١٨ الرجع السابق ، ص ١٠٧ وما بعد و ١٣٣ ٠
      - 14 الرجع السابق ، ص ٢٩٤ -

```
الرجم السابق ، ص ٢٥٠
                                                                            11
                                                  الرجم السابق ، ص ٣٦ ٠
                                                                            11
                                                  الرجم السابق ، ص ٠ ٤ ٠
                                                                            11
                                                  الرجم السابق ، ص ١٥ ٠
                                                                            11
                                            الرجم السابق ، ص ٦٤ و ٦٦ ٠
                                                                            10
                                                 الرحم السابق ؛ ص ٧٢ -
                                                                            17
                                                  الرحم السابق ؛ من ٥٧٠
                                                                            ۲Y
                                           الرجم السابق ، ص ٧٨ وما بعد .
                                                                            ۲۸
                                           المرجع السابق ، ص ٨٤ وما بعد ،
                                                                            11
                                                  الرجم السابق ) ص ١٩٠٠
                                                                            ۳.
                                                 الرحم السابق ، ص ١٠٣ ٠
                                                                            *1
                                                 الرجم السابق ، ص ١١١ ٠
                                                                            77
                                                 الرجم السابق ، ص ۱۳۸ و
                                                                            **
وذلك في Journal de Paris (1900) بعنوان : : 3 وجها لوجه صبع الاسلام والمسألة
                                                                            71
Adams, Islam and Modernism, p. 86
                                                      الاسلامية ، راجع:
                         ورشيد رضا ، تاريخ الاستاذ ، ج١ ، ص ٧٨٩ وما بعد .
        الاسلام دين العلم والمدنية ، من ٥٣ وما بعد و ٦٠ وما بعد و ١٣٨ وما بعد ،
                                                                           40
                                           المرحم السابق ، ص ٥٩ وما بعد .
                                                                           77
                                           الرجم السابق ، ص ٠) وما بعد ٠
                                                                            27
                                                  الرجم السابق ، ص ٧٧ ٠
                                                                           44
                                          المرجع السابق ، ص ١١١ وما بعد ،
                                                                           11
Adams, Islam and Modernism, p. 180.
                                                                            ٤.
                                                المرجم السابق ، ص ١٨٣ .
                                                                           11
Wilfred c. Smith, Modern Islam in India, p. 16.
                                                                            13
Short History of the Baracens
                                                                            *
All, The spirit of Islam, pp. 183 f; Wilfred c, Smith, Modern
                                                                            (0
Islam in India,pp. 51 f.
The spirit of Islam, pp. xiv f. and 143 f.
                                                                            ٤٦
                                                المرجم السابق ، ص ۱۷۸ .
                                                                            ٤٧
```

رسالة التوحيد ، ص ٢٤ .

۲.

الرجم السابق ، ص ١٨٠ .

13

٠.

- Reconstruction of Religious Throught in Islam.
- Smith, Modern Islam in India, p 102.
- Reconstruction of Religion Thought in Islam, p. 2.
  - الرجع السابق ؛ ص } وما بعد . •1
    - الرجم السابق ، ص ١١ . • ٢
    - الرجم السابق ، ص ٣٠ . ٥٢
    - الرجم السابق ، ص ٥٢ . •{
    - الرجع السابق ، ص )ه .
  - المرجع السابق ، ص ٦٦ وما بعد وقارن أعلاه ، ص ٢٩٥ وما بعد 76
    - الرجم السابق ، ص ۱۷ و ۹۵ الم ، ٥٧
    - المرجم السابق ؛ ص ١٠٤ قارن اعلاه ؛ ص ٣٣٣ وما بعد . ٥٨
- المرجع السابق ، ص ۱۲۲ ، حيث يستشهد اقبال بكتاب : Briffault, The Making of Humanity. ٥١
- - الرجع السابق ، ص ١٢٥ . ٦.
  - الرجع السابق ، ص ٣١ ــ ٣٧ . 71
  - حقائق الاسلام وأباطيل خصومه ، ص ١١ . 75
    - الزمان الوجردي ، ص ١٥١ . 31
  - دراسات في الفلسفة الوجودية ، من ٢٣٧ . 70
  - حبثين ، فلسفة لزماننا الحاضر ، ص ١٣٧ . 77
    - نحيب ، فلسفة وفن ، ص ٢٦ . 7.7

# فهرس الاعلام (باستثناء اسم الجلالة والنبي محمد والمسيح)

```
آدم ۱۱۷ ،
                                                      ابراهيم (النبي) ١٧ ، ١٨ ١
                                                     ام اهیم بن سنان (بن قرة) ۲۵
                                                                     ابقراط 27
                                           ابن أبي اصبيعة ، أحمد بن القاسم ١٥٩
                                                       ابن ابی دؤاد ، احمد ۹۸
                                                ابن ابي الخير ، سعيد ٢٢٦ ، ٢٢٢
                                                   ان أبي الدنيا ، عبدالله ٢٢٥
                                                 ابن الادهم ، ابراهيم ٣٢٧ ، ٣٢٨
                                                 ابن الامام ، ابو الحسن على ٢٥٧
                                                ابن انی ، مالك ۱۱ ، ۲۲ ، ۲۷۷
                                                                 ابن الابادي ٩٢
ابن باجة ، ابو بكر محمد ١٥ ، ١٧ ، ٢٥٧ - ٢٦١ ، ٣٦٤ ، ٣٦٤ ، ٣٦٠ ، ٣٧٠ ، ٢٩١ ، ٢٩١
                                              ابن البطريق ، يحيى ٢١ ، ٣٤ ، ٣٦
                                                    ابن البغنوش ، ابو عثمان ۲۵۷
                                    ابن تيمية ، تقى الدين ) ( ، ٣٧٦ ) ٣٠ - ٣٦)
                                                               ابن الحلاب ٢٥٧
                                                         ابن الحاني ، بشر ٣٢٥
                                       ابن حزم ) محمد ۲۵۷ ، ۳۰۱ – ۳۲۱ ) ۱۸۱
                                                   ابن الحكم ، هشام ٢٨٦ ، ٢٩٤
                             ابن حنيل ، أحمد (١ ، ٦٦ ، ٧٧ ، ٦٨٦ ، ٧٧٧ ، ٢١١
                                                  ابن حیلان ) برحنا ۱۵۹ ) ۱۵۹
                                                          ابن حیان ، جابر ۳۲۷
                                ابن خلدون ؛ عبد الرحمن ١٦٢ ، ٢٨) ، ٢١] - ٥٣ -
                    ابن الخمار ، الحسن بن سوار ٦ ، ٢٧ ، ٢٩ ، ١١٧ ، ٢٦٠ ، ٢٧٢
                             ابن الراوندي ، ابو الحسين احمد ١٣٦ ، ١٣٧ ، ٦٦٦
ابن رشد ، ابو الوليد ١٦ ، ١٧ ، ١١ ، ١٨١ ، ١٨٤ ، ٢٠٧ ، ٢٠٧ ، ٢٧٢ ، ٢٨٦
17 · Act · 177 · 178 · 178 · 177 · 179 · 170 · 777
                                                            ابن رفاعة ، زيد 227
                                                           ابن زرعة ، عیسی ۳۹
```

ابن زهر ابن زیلا ۲۵۳

ابن سبأ ، عبدالله ٧٤ ، ٩٠

```
این سیمین ۱۹
ابن سينا ، الحسين ٢١١ ، ١١٠ ، ١١٩ - ٢٠٢ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٢٨٢ ، ٢٨٢ ، ٢٠٢ ، ٢٠٠
4 TYT 4 TYT 4 TYT 4 TYT 4 TY 5 TTE 4 TOA4 TOY 4 TTT 4 TAX 4 T.7 4 T.8
$ $11 $ $17 $ $17 $ $.1 $ 747 - 741$ 744 $ 740 $ 746 $ 741 $ 779
                     171 · 471 · (6A: 647 · (66 · (6. - 677 · 676
           ابن طفیل ، ابو بکر ۲۵۷ ، ۲۵۸ ، ۲۱۱ ، ۲۱۲ - ۲۷۰ ، ۲۷۱ ، ۲۷۲ ، ۲۹۱
                                                                 ابن العارف ۲۴۱
                                                             ابن عبد السلام }}}
                                               ابن عبد الوهاب ) محمد ۲۰) ) ۲۵(
                                                        ابن المبري ، أبو الفرج 21
           ابن عدی ، یحیی ۱۱ ، ۲۱ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۱ ، ۱۱ ، ۱۱۷ ، ۲۷ – ۲۷۷
                              ابن مربي ، محيى الدين ١٥ ، ٢١١ - ٢٥ ، ١٨ ) ، ١٩
                                                           این عمار ۵ منصور ۲۲۵
                                                     ابن عیسی ، علی (الوزیر) ۲۲۲
                                                           این الفارض ، عبر ہ)۳
                                                 ابن فتحون ، أبو عثمان سعيد ٢٥٦
                                                          ابن القرات (الوزير) ٢٣٦
                                                             ابن قيم الجوزية ٣٠]
                                                                 ابن القناري ۲۵۷
                                                     ابن كرام ، عبدالله ١٨٦ ، ٢٨٦
                                                      ابن الرئضى ؛ احمد بن يحيى
                                                        ابن المرزبان ، بهمنیار ۲۵۲
                                            ابن مسرة ، محمد بن عبدالله ٢٥٦ ، ٣٥٦
                                                     ابن المقفم ، عبدالله ۲۸ ، ۲۰
                                                            ابن القفم ؛ محمد ٢٨
                                                           ابن میمون ، موسی ۲۷۱
                                                         ابن النباش ، عبدالله ۲۵۷
                     ابن النديم ، محمد ٢٣ ، ٢٦ ، ٢٧ ، ٥٠ ، ٥٠ ، ٧٥ ، ١٠٨ ، ١١٠
                                                          الابهري ، اثير الدين ١٦)
                 ابو بشر ، متی بن یونس ۲۷ ، ۲۰ ، ۱۵۷ ، ۱۵۹ ، ۱۵۴ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲
                                                              ابر در الفقاري ۳۲(
                                                       أبو حنيفة النعمان (الامام) 11
                                                           أبو سليم (السلطان) )))
                                                                     ابو زکریا .}
                                                      ابو عثمان الدمشقى ٢٧ ، ٢٩
                                                     أبو عنان (السلطان) ٣)} ، })}
                             ابو هاشم (ابن الجبائي) ۸۷ ، ۸۸ ، ۹۲ ، ۹۲ ، ۹۸ ، ۹۸
                       اب الهذيل الملاف ٨٢ ، ٨٤ ، ٨٦ ، ٩٤ ، ٩٨ ، ٨٨ ، ٩٢ ،
```

```
ابو يوسف ۽ يعقوب (المنصوب) ٢٧٢
                                                        ابیقورس ۲۱)
                                                   الناسيوس البلدي ٢٥
                                       الاحسائى ، احمد بن زين الدين ٢٢}
                                                  احمد بن المتصم ١٠٩
                                      احمد خان ، سید ۲۲} ، ۷۷ – ۷۸}
                                                  اختوخ (راجع هرمس)
                    اخوان الصفا ١٣٤ ، ١٨٣ ، ٢٧٦ – ٢١٧ ، ١٥٤ ، ١٥٦ ، ١٣٨
                                                         ادينتون ه٨٤
                                                       ارخوطاس ۲۰۶
ارسطوطالیس (آرسطو) ۲۲ ، ۲۵ ، ۲۸ ، ۲۱ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۸ ، ۲۹ ، ۲۸ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ ،
  4 17 ( 17) ( 174 ( 177 ( 170 ( 1716 17. ( 101 ( 104 ( 107 ( 187
  4 711 4 7-7 4 7-6 4 7-4 4 137 4 1374 13. 4 173 4 174 4 170 4 176
  4 7.0 4 7.6 4 779 4 777 4 776 4 7774 77. 4 700 4 707 4 777 4 717
  اسحاق بن حنین ۳۵ ، ۳۹ ، ۰ ،
                                                   اسحاق ، ادیب ۲۲}
                                                          أسطات ٠}
                                           الاسكاني ، أبو جعفر ١٨ ، ٢٩٤
                                                      اسقلابيوس ٠٢)
                الاسكندر (الافروديسي) ١٧ ، ٢١ ، ٢٧ ، ٢٠ ، ٢٦٠ ، ٢٧٣ ، ٣٨٩
                                                  الاسكندر (المقدوني) ٢٣
                                              اسماعيل (الامام) ٧٤ ، ٢٢٧
                                                  اسماعيل الزاهد ١٨٠
                                                  اسماعيل (الشاه) ١٥)
                                            الاسماميلي ، أبو القاسم ٢٩٩
                                                   الاسواری ، علی ۹۸
                                                  الاسواري ، یونس ۷۷
الاشعرى ، أبو العسن ١٤ ، ١٨ ، ٨٨ ، ١٠ ، ١١ ، ١٢ ، ١٤٧ ، ٢٨١ - ٢٨١ ، ٢٩١
                                         EAE 4 ETS 4 TS# 4 TSE
                                               الاصفهائي ، ابن داود ۳۰)
                                            الاصفهائي ، داود بن خلف ٣١)
                                               الامسم ، ابو بكر ۸۷ ، ۹۸
                                               أغادسون (أغاثادسون) ه.)
                                               أغسطس (الأمير أطور) ١٥٨
                                                      اقسطينوس ٢٠٠٠
```

اب سقوب بوسف (الخليفة) ٣٦٣ ، ٣٧١ ، ٣٧٢

```
الإنفائي ، جمال الدين ٦١] .. ٧٧] ، ٧٤] ، ٧٤] ، ٧٨]
اللاطرن ٢٦ ، ٢٥ ، ٢٦ ، ٢٨ ، ١٥ ، ٢٨ ، ٢٥ ، ١٨ ، ٢١ ، ٢١ ، ٢١ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١١١ ،
4 777 4 7.7 4 144 4 140 4 177 4 1774 17. 4 107 4 107 4 166 4 167
        أَطْوطين (الشيخ اليوناني) }} ، هه ، ٩١ ، ١٦٦ ، ١٦٧ ، ٢٠٤ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ١٦٢ ، ٢١٢ ،
                                                          EA. 6 E1V
                                               اتبال ، محمد ٧٩] _ ٨٨) ، ٨٨}
                                                          أقاصد ، صادق (٦)
                                                            اتلیدس ۲۹ ، ۲۹
                                         الاكويني ، توما ۲۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲
                                                        الم الكم )) ، ١٧٦
                                                        البينوس (اللينوس) ٠}
                                                           الونسو ، مانويل ٧
                                                         امے علی ۷۸٪ ــ ۲۷٪
                                                           أنا كساغوراس ١٨٨
                       انبيدتليس (امبدتليس) ه٤ ، ١٩ ، ه٠ ، ٨٠٤ ، ١٧ ، ٢٢٩
                                                       الانصاري ، مرتضى ٦١)
                                              انو شروان (کسری) ۲۵ ، ۲۲ ، ۲۰
                                                            اوسیانسکی ۱۸۶
                                                           اوشهنج (الملك) ٦٠
                                                         اولیری ، دی لیسی ٦
                                                             امرؤ القيس ١٠٧
                                                             اهرن (القس) ۲۸
                                                      الايجى ) عضد الدين ())
                                                  الاترانشهري) ابو المياس ۸ه
                                            ابنشتين ، البرت ٨٦ ، ٨٤) ، ٨٨
                                               الباجوري ، ابراهيم بن محمد ١)}
                                                          بارکلی ، جورج ۸۲)
                          الباتلاني ، ابر بكر ٨٨ ، ١٢ ، ١٩١ - ١٩٤ ، ٢٨٦ ، ٢٧١
                                                         البخاري ، محمد ١٠
                                                         البدوي ، احمد ه) ٣
                                            بدوی ، عبد الرحمن ۷ ، ۸۱ = ۹۰.
                                                    برجردی ) محمد مهدی ۲۲)
                                            برغسون 4 هنری ۸۰) ۲۸۱ ، ۸۲)
                                                     برقوق ، اللك الظاهر )}}
                                                     برون ، ادوارد جورج ۲۲}
                                             برقلس ٤٣ ، ٥٠ ، ٥١ ، ١٧٨ ، ١٧٩
```

```
البرتلي ١))
                                      بزرجمهر ه٠}
                 البستى (المقدسي) ، ابو سليمان ٢٢٦
السطامي ، أبو يزيد ٣٢٦ ، ٣٣٢ = ٣٣٥ ، ٢٠٤ ، ٢٨٨
             يشر بن المتمر ٨٦ ، ٨٨ ، ١٨ ، ١٨ ، ١٨
اليمري ، الحسن ٧٧ ، ٢١ ، ٢٢١ ، ٢١١ ، ()) ، ٢٦
                                       الطريق ٢٩
                    بطليموس ۲۹ ، ۲۹ ، ۱۲۱ ، ۵۸)
                 البغدادی ، ابو اسحاق ابراهیم ۱۹۴
                        البغدادي ، أبو البركات ٢٣٧
            البغدادي ، عبد القاهر ۲۹۱ ، ۲۹۵ ، ۲۹۹
                          النفدادي ، عبد اللطيف هه
                                       البغوى ٤٣٧
                                     بلوطارخس 27
                           النهى ، محمد ٨٧) = ٨٨)
                               بوکوك ، ادوارد ۲۹۴
                                  بوليمارخوس د١٧٥
                             بویج ، موریس ۲ ، ۱)
                                  بيدبا (الحكيم) ٦٠
                                       برهون ۲۱۱
                    البيروني ، ابو الريحان ٥٨ ، ١٣٦
                           بیکون ، روجر ۲۷۵ ، ۸۳۱
                                  بینس ، سلمون ۷
                     البيهقي ، ابراهيم بن محمد ٢٥٢
                    الترملي ، ابو عبدالله محمد ٢٤١
                      التستري ، ابو محمد سهل ۲۲۴
                        التفتازاني ، سعد الدين ())
                    التلمساني ، الشريف العلوي ٢))
                                      ليمورلنك }}}
                          ٹابت بن قرة ۲۵ ، ۲۷ ، ۲۸
                    ثامسطيوس ١٧ ، ٣١ ، ٠٤ ، ٢٧٢
                ئاوفرسطس (ليوفراسطس) ۱۵۸ ، ۲۷۱
                                  ثراسيماخوس 170
                     ثمامة بن الاشرس ٨٦ ، ٨٧ ، ٨٨
                                ثیودور ، ابو قرة ۷۸
```

ليودور الموبسيوستي ٢٤

الجاحظ ، عمرو ۱۰۸ ، ۱۰۸ جالينوس ٢١ ، ٢٥ ، ٢٦ ، ٢٠٠ ، ٢٧٢ حاماسف ه٠٤ جاورجيوس (اسقف المرب) ٢٥ جاورجيوس بن جبرائيل ٢٩ الجبائي ، ابو على ٨٨ ، ١٢ ، ١٨ ، ٢٨٢ - ٢٨٢ ، ٢٦٤ جبرائیل بن بختیشوع ۲۹ الجرجاني ، السيد الثريف ١)} جعفر البرمكي ١٦ جعفر بن میشر ۹۸ حعفر الصادق ٧٤ ٢٢٦ ٢ الجنيد ، ابو القاسم ٣٢٥ ، ٣٢٧ ، ٣٢١ ، ٣٤١ جهم بن صفوان ۸۰ ، ۸۱ ، ۸۲ جوردان ، امایل ۲ الجوزجاني ، ابو عبيد ١٨٠ الجويني ، ابو المالي ٢٠٢ ، ٢٩٧ ، ٢٠١ ، ٢٠٢ الجيلي ، عبد الكريم ه ٢٤ الجيلى ) مجد الدين ٣٧) الحاجي خليفة ١٨٢ حامد (الوزير) ٣٣٦ حبشی ، رینه ۸۱) - ۱۱۱ حبيش الامسم ٢٥ ، ٢٦ الحجاج بن مطر ۲۴ الحداد ، أبو حفص ٢٢٦ حليفة ٢٢٤ حسين ، طه ۸۸) الحكم الثاني (المستنصر) ٥٥٦ ، ٢٥٦ الحلاج ، الحسين ٢٢٦ ، ٢٢٦ - ٢٦٨ ، ٢٤٢ ، ٢٠٦ ، ٢٨٨ حمد (ابن الحلاج) ۲۲۷ ، ۲۲۷ حنائيا ؛ فريد ٨ حنین بن اسحاق ۱۱ ، ۳۱ ، ۲۱ ، ۴۱ ، ۹ خالد ، محمد خالد ۸۸) خالد بن نزيد (الامم) ۱۳ ، ۱۲ ، ۸۲ خـرو ، ناصر ۸۸ ، ۵۱۱ الخياط ، أبو الحسين ٩٨ داروین ۲۳۷ ، ۲۲) دانييل ديفو ٢٦٤

```
درویش ، الشیخ ۲۱) ، ۱۲)
                                                         دماسقیوس ۵۵ ، ۳۷۷
                                                     الدمشقي ، ابو مثمان ٢٦٢
                                                    الدمشقي ، يوحنا ٢٧ ، ٧٨
                                                           دیکارت ، رینه ۲۱۲
                                                   ديمقريطس ١٤٠ / ١٨٨ / ٦٢)
                                                                 دوجینس ۹۰
                                                       دودورس الطرسوسي ٢٤
                                                          ذو النون المصرى 327
                                               رابعة العدوية ٢٢٤ ـ ٣٢١ ، ٣٢١
                                                                الراذكاني ٢٩٩
الرازي ، ابو بكر ١٨ ، ٥٠ ، ٨٥ ، ٦١ ، ١٣٤ ، ١٢٧ _ ١١٦ ، ١٥٧ ، ٢١٦ ، ٥٢٧ ، ٥٣٣
                                                         الرازي ، أبو حاتم ه ١٤
                      الرازي ، فخر الدين ١٧٩ ، ٢٢) ، ٣٣ ، ٣٧) - ١١] ، ه)]
                                                    راصل ، برتراند ۱۸۲ ، ۱۸۶
                                                 رضا ، محمد رشید ۲۷} ، ۷٤}
                                                          الرقاعي ؛ احمد ه؟٣
                                                                  روسنو ۱۲)
                                                الرومي ، جلال الدين ه ٢٤ ، ٨٣ {
                                                      رینان ، اریست ۲۵ ، ۲۲}
                                                           زرادشت ۲۰) ، ۵۰)
                                                    الزنجاني ، ابر الحسين ٢٢٦
                                                                  زىنىون ٨٤)
                                                      سبزواری ، ملا هادی ۲۲)
              السجستاني ، ابر سليمان ٥٠ ، ١٠٨ ، ٢٢٣ ، ٢٥٣ ، ٢٥٦ ، ٢٥٩ ، ١٨٨
                                                        السراج ، أبو نمر ٢٢٦
                                                          مرجون بن منصور ۲۷
                                                السرخسي ، احمد بن الطيب ١٣٦
                                  سيريانوس (سوريانوس) ١٠٠٠ ه ه ه ١٦٦٠ ، ١٧٧
                                  سقراط ۱۵ ، ۱۲۶ ، ۱۲۹ ، ۱۲۱ ، ۲۰۲ ، ۲۰۲
                                                 السقطى ، أبو الحسن سري ٣٢٦
                                                    سلم (صاحب بيت الحكمة) ٢٤
                                                          سليمان (الحكيم) ١٧)
                                                          سليمان بن ايوب ۲۷۵
                                         سمبلقيوس (سنبلقيوس) ٥٥ ، ١٦٦ ، ٢٧٧
                                                            سمعان أناطولى 470
```

```
السمنائي ٣٧}
                                                   سنان بن ثابت ۲۵
                                             سمیث ، ولفرد ك. ۸۰
                                             السندي ، ابو على ٣٣٣
السهروردي ، شهاب الذين ١٠] ـ ١٣] ، ١٥] ، ١١٧ ، ١٨١ ، ٢١١ ، ٢٣٤
                                                         سوسن ۷۸
                                                سویرس سیبوخت ۲۵
                                                    سویل ۱ آرثر ۸
                                                     الستوسى ١١}
                                                         سيبويه ٦١
                                                سيجر دي برابان ۲۷٦
                                     السيراني ، أبو سعيد )٢٥١ ، ٢٥١
                                             سيف الدولة (الامر) ١٥٨
                                                     السيلكوتي ١١}}
                                                      الشاذل ۲(۱
                                                  الشافعي (الامام) ١١
                                         النبلي ، ابو بكر ۲۳۲ ، ۲۳۶
                                             الشحام ، ابو يعقرب ١٨
                                                   شريف ، شريف ٧
                                             دستري ، نمبة الله ٢٢)
                                             شمس الدولة (الامي) ١٨١
                                                          شملی ۰)
                                                  شنکرا ۲۲۷ ، ۲۲۳
                           الشهرزوري ، شمس الدين (١٠) ، ١٨٤ ، ٢٢)
                              الشهرستاني ، محمد ۸۲ ، ۸۷ ۱۷۹ ، ۲۸۵
                                                 شیث (ابن آدم) ۱۷ }
                                             الشيرازي ، ابراهيم ٢٢)
                                               الشيرازي ، أحمد ٢٢]
              التيرازي ، صدر الدين (ملاصدرا) ٣٧٨ ، ١٥] ـ ٣٢] ، ٢٩
                                  صاعد ، ابن صاعد ۲۵۵ ، ۲۵۷ ، ۵۱۵
                                                          صالح نبة
                               المتألجي ، ابر الحسين ٩٢ ، ٩٨ ، ٢٩٥
                                               صموئیل بن یهودا ه۳۷
                                                         صولون 10
                                              ضراد بن عمرو ۸۷ ، ۸۸
                                             طاليس الملطى ١٧٤ ، ٢١ع
```

الطيري ، محمد ۲۷۸

```
الطوسى ، تصيرالدين ٢٢) ، ٢٨)
                                                                                                                                                            طيطوس البوسترى ٢٤
                                                                                                                                                           عاملي ، بهاءالدين ١٥)
                                                                                                                                     عاد بن سليمان ٩٢ ، ٩٨ ، ٢٩٤
                                                                                                                                                                             عباس شاه ۱۵}
                                                                                                                            عبد الجبار ، القاضي أبو الحسن ١٧
                                                                                                                                                   عبد الحميد (السلطان) ٦٢)
                                                                                                                                                          ميد الرازق ، على ١٨٨)
                                                                                                                عبد الرحمان بن أسماعيل (الاقليدي) ٣٥٦
                                                                                                                                                   مد الرحمان الداخل ٢٥٥
                                                                                                        عبد السيح بن ناعمة الحمصى ٢٧ ، . ٢ ) ٣٤
                                                                                                                       عبد الملك بن مروان (الخليفة) ۲۷ ، ۷۸
                                                                                    عبده ، محمد ١٤ ، ١١) ، ١٢) ، ٢٦) _ ٥٧) ، ٢٨)
                                                                                                                                                       عثمان (الخليفة) ١٠، ٢٢٤
                                                                                                                                                                          مرابی باشا ۱۲)
                                                                                                                                 العقاد ، عياس محمود ٨٨٨ - ٨٩٩
                                                                                                                       علاء الدين ، خوارزم شاه ۱۸۱ ، ۲۷}
                                                                                                                                                                         طریة ) این ۲) ه
                                                                                     على بن ابي طالب (الخليفة) ٧١ / ١٧ / ١٨ ) ٣٣٤
                                                                                                                                                                     عمرو بن العاص ۲۳
                                                                                                                                                        عمرو بن عبيد ٧٧ ، ٨٨
                                                                                                                                                                                 المسوقي 277
                                                                                                                                                           عیسی بن آبی زرعة ۲۹
                                                                                                                                                                   عیسی بن شهلاتا ۲۹
                                                                                                                                                                    عیسی بن یحیی ۳۵
الغزالي ، أبو حامد ٦١ ، ١١٨ ، ١٨٠ ، ١٨١ ، ٢٦١ _ ٢٦٢ ، ٢٦٨ _ ٢٦١ ، ٢٢٨ _
AFT > 147 : 174 : 175 : 277 : 787 : 787 : 773 : 373 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 473 : 
                                                                                                                            $77 · $41 · $71 · $71
                                                                                                                                                            الففاري ، ابر در ۲۲۴
                                                                                                                                                                      غواشون ، آملی ۷
                                                                                                                                                   غونديبا لينوس ١٧٩ ، ٣٠٣
                                                                                                                                                       غيلان الدمشتي ٧٧ ، ٧٨
الغارابي ، ابـو نصر هه ، ١١٠ ، ١١٧ ، ١٣١ ، ١٣١ ، ١٣١ ، ١٨٩ . ١٧٨ ، ١٧٩ ،
. EL. . TAY . TYY . TYT . TYT . TYT. TOT . TON . TOY . T.E . T.T
                                                                                                                                                                 EE1 4 EEV
                                                                                                                                                                                 الفارملي ٢٩٩
                                                                                                                                                                          فرشاوسترا ه٠٤
```

```
فالتسر ، رشارد ۷
                                                         فان دن برغ ، سيمون ٧
  نرنوريوس الصوري ٢٤ ، ٢٥ ، ٢٨ ، ٣٦ ، ٢٨ - ٣٦ ، ٢٤ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٨٥ ، ٢٢٩
                                                      الفوطي ، هشام ۱۸ ، ۲۹٪
                                                   فيلوبونوس (يحيى النحوي) ١١٧
                                                                    نولتي )٦)
                      فيناغورس ه ( ، ه ) ، ٨ ، ه ، ١٢٥ ، ٢٣١ ، ٢٦٣ ، ١١١ ، ٢٦١
                                                               تسطا بن ارتا ۲۷
                                                       القشيري ، عبدالكريم ٢٢٦
                                                       تطب ، سید ۸۷) ۔ ۸۸۸
                                                       القفطي ، على ١٥٩ ، ٥٤)
                                                        قنواتی ، چورج ۷ ، ۱۸۲
                                                              کانری ، جورج ۲
                                                              کارا دی نو ۲ ، ۷
                                                      کاشای ، محسن فیض ۲۲)
                                                         کالونیم بن کالونیم ۳۷۵
                                                                    کانتور ۱۸۶
                                                       الكرابيسي ) الحسين ١٦
                                                              کرم ) نوسف ۹۲)
                                     الكرماني ، أبو الحكم عمرو ٢٢٧ ، ٢٥٣ ، ٧٥٣
                                                الكميي ، أبو تاسم ٨٨ ، ١٤ ، ١٨
الكندى ، ابر يوسف يعقوب ١٦ ، ١٧ ، ٠ ، ١٤ ، ١٧ ، ١٠٧ ــ ١٢٢ ، ١٣٥ ، ١٣٦ ،
171 . Vol . 171 . 174 . 173 . 173 . 173 . 107 . 077 . 177 . 077
                                        EAT : EA. : TYY : TYT : TAT
                                                                   كليمانتس ٢٤
                                                          کوریان ، هنری ۲ ، ۷
                                                               کورنو ، دافید ۸
                                                        الكيلاني ، عبد القادر ه ٢٤
                                                   لحجي ، فياض عبد الرزاق ٢٢}
                                                            لاوی بن جرسون ۲۷۱
                                                        لقمان (الحكيم) ١٥ ، ٦٠
                                                            لويس (القديس) ه)٣
                                                  متی بن یونس (راجع : ابو بشر)
                                                       ماسینیون ، لوی ۷ ، ۳۳۱
                                                                   ماسرجونه ۲۸
المأمون (الخليفة) ٢٦ ، ٢١ ، ٢٦ ، ٣١ ، ٣٢ ، ٣٢ ، ٢٦ ، ٢٦ ، ١٨ ، ١٨٩ ، ١٨٩
                                                            مارتین ، ریموند ۲۷۵
                                                              ماشاالله ۲۰ ، ۲۱
```

المتوكل (الخليفة) ٩٧ ، ١٠٧ ، ٢٨٣ مجد الدولة (الامير) ١٨١ الجريطي ، مسلمة ٢٢٧ ، ٢٥٦ الحاسبي ٢٢٥ ، ٢٢٦ مجلسی ، محمد باقر ۲۲) محمد بن ابراهیم (الفزاری) ۳۰ ، ۷۵ مجمد بن الحسن (المهدي) ٧٤ محمد بن عبد الرحمان ٥٥٥ محمد بن موسی ۳۲ ، ۳۵ مدکور ، ابراهیم ۷ الراكشي عبد الواحد ٣٦٣ ، ٣٧٢ الردار ، ابو موسى ٩٨ مروان بن الحكم (الخليفة) ٢٨ السعوذي ، أبر الحسن ٢)} مسکونه ، محمد ۲۰ ، ۲۵۹ \_ ۲۲۵ معاوية (الخليفة) ٧١ معبد الجهني ۷۷ ، ۷۸ المتصم (الخليفة) ١١٠ ، ١٠٩ ، ١٠٩ ، ١١٠ المتضد (الخليفة) ٢٩ ، ١٣٩ المرى ، ابر العلاء ٢٦} معروف الكرخى ه٢٢ المصومي ٢٥٢ معمر بن مباد ۸۶ ، ۸۵ ، ۸۸ ، ۸۸ المقدسي ، ابو سليمان البستي ٢٢٦ ملكشاه (السلطان) ٣٠٠٠ المنصور (الخليفة العباسي) ٢٦ ، ٢٨ ، ٢٩ ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٣١ الكي ، ابو مبدالله ٢٣٤ موسی بن طبون ۲۷۵ ، ۲۷۱ موسی بن میمون ۸۸ ، ۳۷۹ مونك ، سولومن ٦ منتغمري واط ، وليم ٦ ميخائيل الاسكتلندي ١٧١ ، ٣٧٥ مرداماد ه (٤) ، ۲۱٦ ، ۲۲۶ نابوليون ١٦٤ الناتلي (النائلي) ، ابو مبدالله ١٨٠ النجار ، العسين ٨٨ نجیب محمود ، زکی ۱۱) - ۱۹۶ النسفى ؛ حافظ الدين (}}

```
النسفي ، نجم الدين ()}
                                                         نظام الملك ٢٩٩ ، ٢٠٠
                        النظام ، ابراهيم ١٨ ، ٨٤ ، ٨٨ - ١٨ ، ١٤ ، ١٥ ، ١٨ ، ١٥٥
                                          النهرجوري ، ابو احمد (الهرجاني) ٢٢٦
                                                       النوبختي ، ابو سهل ٢٠
                                                  نوح بن منصور (السلطان) ۱۸۱
                                                                نومینیوس ۱۹۱
                                                        نيقولاوس الدمنسقي ٢٦
                                                      نبقوماخس (الجرشي) ٢٣١
                                                             نيرتن ١٨٤ ) ٥٨٤
                                                    ھائوتو ، غيريل ٧٢} ... ١٧}
                               هارون الرئسيد (الخليفة) ٢٦ ، ٢٩ ، ٣٠ ، ٣١ ، ٣٤
                                                                 هراقليطس ه}
                                                          هر قل (الامبراطور) ۲۳
                                                           هرمان الجرمائي ١٧٩
                    هرمس (ادریس) ۱۵ ، ۲۰ ، ۲۷۲ ، ۲۰۶ ، ۲۰۵ ، ۲۱۹ ، ۲۱۱
                                                             هرناندز ، کروز ٦
                                                          هسيانوس (يوحنا) ١٧٩
                                                       هشام بن الحكم ٧٨ ، ٨٧
                                                  هشام الثاني (الؤيد بالله) ٥٦٦
                                                           هوایتهد ۸۰) ۲۸۲
                                                          هید یغیر ، مارتن ۸۹)
                                                                   هيفيل ٨٠)
                                                     الوالق (الخليفة) ١٠٧ ، ١٠٧
                                                                 الواسطى ٢(١
واصل بن عطاء ۷۷ ، ۲۷ ، ۸۰ ، ۸۸ ، ۷۷ ، ۲۸۳ ، ۲۹۶ ، ۲۲۶ ، ۲۲۶ ، ۲۸۱ ، ۸۰ ، ۲۹
                                              يامېليخوس (جامېليکوس) ۵۵ ، ۲۷۷
                                                         يحيي البرمكي ٢٦ ، ٢٢
                                          يحيى النحوي (فيلوبونوس) ١١٧ ، ٢٠١
                                                         یمقرب بن آباماری ۲۷۵
                                                       يعقوب الرهاوي ٢٤ ، ٢٥
                                                          بوحنا ، بارافتونیا ۲۵
                                                يوحنا بن ماسويه ٢٦ ، ٢٩ ، ٣٤
                                               يوستنيانوس (الامبراطور) ٢٦ ، ٢٦
                                                            يوسف بن ماخي ۲۷۵
                                                                  يوسييوس ٢٤
```

## ئبرش (الراجيع

```
ابن ابي اصيبعة ، احمد بن القاسم ، عيون الانباء ، القاهرة ، ١٨٨٢ .
                       ابن باجه ، ابو بكر ، رسائل ابن باجه الالهية . بروت ، ١٩٦٨ .
                             ابن جلجل ، سليمان ، طبقات الاطباء ، القاهرة ، ١٩٥٥ ،
                       ابن تيمية ، تقى الدين ، مجموعة الرسائل ، القاهرة ، ١٣٢٣ هـ ،
                        ابن تيمية ، تقي الدين ، الرد على المنطقيين ، برمياي ، ١٩٤٩ .
                        ابن حجر المسقلاني ، تهذيب التهذيب ، حيدر أباد ، ١٣٢٥ هـ ،
                         ابن حزم ) ابو محمد على ) الاخلاق والسير . بروت ) ١٩٦١ .
               ابن حزم ، ابو محمد على ، القصل في الملل والنحل ، القاهرة ، ١٣١٧ هـ،
                               ابن خلدون ، عبد الرحمن ، المقدمة ، القاهرة ، ل. ت.
      ابن خلدون ؛ عبد الرحمن ؛ التعريف بابن خلدون ورحلته شرقا ، القاهرة ؛ ١٩٥١ .
                               ابن خلكان ، احمد ، وفيات الاعيان . القاهرة ، ١٩(٩ .
                 ابن رشد ، ابو الوليد ، تفسير ما بعد الطبيعة ، بروت ، ١٩٣٨ - ٥٥ .
                     ابن رشد ، ابو الوليد ، تلخيص كتاب النفس ، القاهرة ، ١٩٥٠ .
                           ابن رشد ، ابو الوليد ، تهافت التهافت . بيروت ، ١٩٣٠ .
                     ابن رشد ؛ ابر الوليد ؛ جوامم ما بعد الطبيعة ، القاهرة ؛ ١٩٥٠ ،
ابن رشد ، ابو الوليد ، فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الانصال والكشف عن مناهج
الإدلة ، القامرة ، ل. ت.
                              ابن سينا ؛ حسين ؛ أحوال النفس ، القاهرة ؛ ١٩٥٢ :
                   ابن سينا ، حسين ، الاشارات والتنبيهات ، القاهرة ، ١٩٥٧ - ٦٠ ،
                                ابن سينا ؛ حسين ؛ تسع رسائل ، القاهرة ، ١٩٠٨ ،
                      ابن سينا ، حسين ، في الفعل والانفعال ، حيدر أباد ، ١٣٥٣ هـ،
              ابن سينا ، حسين ، كتاب المبدأ والماد ، مخطوط سليمانية ، رقم ١٥٨٤ .
                     ابع سينا ، حسين ، كتاب الشفاء (الالهيات) . القاهرة ، ١٩٦٠ .
                             ابن سينا ، حسين ، منطق الشرقيين . القاهرة ، ١٩١٠ .
                                      ابن سينا ، حسين ، النجاة ، القاهرة ، ١٩٢٨ .
                       ابن المبرى ، ابو الفرج ، مختصر تاريخ الامم ، بروت ، ١٩٥٨ ،
                                ابن مدي ، يحيى ، تهذيب الاخلاق ، القاهرة ، ١٩١٣ .
                          ابن مربى ، محى الدين ، الفتوحات الكية ، القاهرة ، ل. ب.
                          ابن عربي ) محى الدين ) فصوص الحكم ، القاهرة ) ١٩(٩ .
                          ابن مساكر ، على ، تبيين كلب الفترى ، دمشق ، ١٣٤٧ هـ ،
```

ابن طفیل ، ابو بکر ، حی بن بقطان ، دمشق ، ۱۹۹۳ . ابن قاتك ، المشم ، مختار الحكم وجوامع الكلم ، مدريد ، ١٩٥٨ . ابن نتيبة ، عبدالله ، كتاب المعارف ، غوتنفين ، ١٨٥٠ . ابن المرزبان ، بهمنيار ، كتاب التحصيل ، القاهرة ، ١٣٢٩ هـ ٠ ابن المقفع ، عبدالله ، رسالة في الاخلاق ، مخطوط نور عثمانية ، وقم ٢٣٩٢ . ابن النديم ؛ محمد ؛ كتاب الفيريت ، القاهرة ؛ ل. ت. اخوان الصفا ، رسائل ، بروت ، ۱۹۵۷ ، أخران الصفا ، الرسالة الجامعة ، دمشق ، ١٩٤٩ -الاسكندر (الافروديسي) ، مقال: في اللون ، الخ ، الاسكوريال ، رقم ٧٩٨ . الاشمرى ؛ أبو الحسن ، الإباته عن أصول الديانة ، حيدر أباد ، ١٩٤٨ . الاشمرى ، ابو الحسن ، استحسان الخوض في علم الكلام ، راجع : R. J. McCarthy, The Theology of al-Ash'ari. الاشمري ، ابو الحسن ، مقالات الاسلاميين ، اسطمبول ، ١٩٣٩ - ١٠ ٠ الانفائي ، جمال الدين ، الرد على الدهريين ، القاهرة وبفداد ، ١٩٥٠ -الانفاني ومحمد عبده ) المروة الوثقي ، القاهرة ) ١٩٥٨ -الباقلاني ، ابو بكر ، كتاب التمهيد ، بيروت ، ١٩٥٧ . البخاري ؛ محمد بن اسماعيل ؛ الجامع الصحيح ، ليدن ؛ ١٨٦٢ - ١٩٠٨ -بدوي ، عبد الرحمن ، ارسطو عند العرب ، القاهرة ، ١٩(٧ . مدوى ، عبد الرحين ، الافلاطونية المحدثة عند العرب ، القاهرة ، ١٩٥٥ • يدوى ، عبد الرحمن ، اللوطين عند العرب ، القاهرة ، ١٩٥٥ -بدوى ، عبد الرحمن ، شطحات الصوفية ، القاهرة ، ١٩٤٩ . بدوى ، عبد الرحمن ، شهيدة المشبق الالهي ، القاهرة ، ل، ت، بدوى ، عبد الرحين ، دراسات في الفلسفة الوجودية ، القاهرة ، ١٩٦١ ، بدوي ؛ عبد الرحمن ؛ الزمان الوجودي ، القاهرة ؛ هم١٩ ، البغدادي ، عبد القاهر ، اصول الدين ، اسطمبول ، ١٩٢٨ ، البغدادي ، عبد القاهر ، الفرق بين الفرق ، القاهرة ، ١٩١٠ . البيروني ، ابو الربحان ، تحقيق ما للهند في مقولة ، لندن ، ١٨٨٧ -البيهقي ، ابو بكر ، منتخب صوان الحكمة ، مخطوط كوبرولو ، رقم ٩٠٢ . التوحيدي ، ابو حيان ، الامتاع والمؤانسة ، القاهرة ، ١٩٣٩ - }} . التوحيدي ، ابو حيان ، الهوامل والشوامل ، القاهرة ، ١٩٥١ ، التوحيدي ، أبو حيان ، المقاسمات ، القاهرة ، ١٩٣٩ ، الجاحظ ، ابر عثمان ، كتاب البخلاء . ليدن ، ١٨٩٨ .

> حبثىي ، ربته ، فلسفة لرماننا الحاضر . بيروت ، ١٩٦٢ . الحلي ، حسين ، الباب الحادي عشر ، لندن ، ١٩٢٨ . خليفه ، حاجي ، كشف الظنون ، ليبسك ولندن ، ١٨٣٥ ــ ٥٨ .

الجاحظ ، ابر عثمان ، كتاب الحيوان ، القاهرة ، ١٩٠٦ . الجرجاني ، عبد القادر ، كتاب التعريفات ، ليبسك ، ١٨٤٥ . الجوينى ، ابو المالى ، كتاب الارضاد ، باريس ، ١٩٣٨ .

خسرو ) ناصر ) زاد المسافرين ، برلين ، ١٣٤١ هـ ، خسرو ، ناصر ، جامع الحكمتين ، باريس وطهران ، ١٩٥٢ . الخياط ، ابو الحسين ، كتاب الانتصار ، بيرت ، ١٩٥٧ . الرازي ، ابو بكر ، رسائل فلسفية ، القاهرة ، ١٩٢٩ . الرازى ، فخر الدين ، المباحث الشرقية . حيدر اباد ، ٢١٢٢ هـ ، الرازي ، فخر الدين ، الحصل ، القاهرة ، ١٣٢٣ . رنما ، محمد رشيد ، تاريخ الاستاذ الامام . القاهرة ، ١٩٣١ . السيكي ، تاج الدين ، طبقات الشافعية الكبرى ، القاهرة ، ١٣٢٤ هـ ، السجستاني ، ابو سليمان ، صوان الحكمة (راجم البيهتي) . السهلجي ، ابر على ، مناقب البسطامي (راجم بدوي ، شطحات الصوقية) . الشهرزوري ، شمس الدين ، نزهة الاروام وروضة الافرام ، مخطوط فاتم ، رقم ١٦٥] . الشهرستاني ، محمد ، الملل والنحل - لندن ، ١٨٩٢ . الشهرستاني ، محمد ، نهاية الاقدام - لندن ، ١٩٣٤ ، شيخر ، لويس ، مقالات فلسفية ، بيروت ، ١٩١١ ، الشيرازي ، صدر الدين ، الاسفار الاربعة ، طهران ، ١٨٦٥ ٠ الشيرازي ) صدر الدين ) رسائل أخوند ملاصدرا ، طهران ) ١٣٠٢ هـ ٠ الشيرازي ، صدر الدين ، كتاب المشاعر ، باريس ، ١٩٦٤ ، صاعد بن صاعد الاندلسي ؛ طبقات الامم ، بروت ؛ ١٩١٢ ، الطبري ، محمد ، تاريخ الملوك والخلفاء ، القاهرة ، ١٩٣٩ -الطوسى ، نصر الدين ، شرح الإشارات والتنبيهات . القاهرة ، ١٩٦٠ ، عبد الرازق ، على ، الاسلام واصول الحكم ، القاهرة ، ١٩٢٥ . عبد الرازق ، مصطفى ، فيلسوف العرب والملم الثاني ، القاهرة ، ١٩٤٥ ، عبده ) محمد ) الاسلام دين العلم والمدنية . القاهرة ) ١٩٦٤ ، عبده ) محمد ) رسالة التوحيد ، القاهرة ) 1977 . العقاد ، عباس محمود ، حقائق الاسلام واباطيل خصومه ، القاهرة ، ١٩٩٢ ، الغزالي ) محمد ) اجياء علوم الدين ، القاهرة ) ١٣٤٨ هـ ، الفزالي ، محمد ، الاقتصاد في الاعتقاد ، القاهرة ، ل، بت. الغزالي ؛ محمد ؛ تهافت الفلاسفة ، بروت ؛ ١٩٢٧ . الغزالي ، محمد ، الجواهر الغوالي في رسائل الغزالي ، القاهرة ، ل. ت. الغزالي ) محمد ) فضائم الباطنية ، القاهرة ) ١٩٦٤ . الغزالي ، محمد ، مشكاة الانوار ، القاهرة ، ١٩٦٤ ، الفزالي ، محمد ، معيار العلم ، القاهرة ، ١٩٦٤ ، الغزالي ، محمد ، مقاصد الفلاسفة ، القاهرة ، ١٣٣١ هـ، الفزالي ، محمد ، النقل من الضلال ، بروت ، ١٩٥٩ . الفارابي ، أبو نصر ، أحصاء العلوم ، القاهرة ، ١٩٤٩ ، الفارابي ، ابو نصر ، الألفاظ المستعملة في المنطق . بيروت ، ١٩٦٨ . الفارابي ، ابو نصر ، تحصيل السمادة (في مجموع رسائل) الفارابي ، ابو نصر ، الجمع بين رأيي الحكيمين ، بيروت ، ١٩٦٠ ،

الفارابي ، ابو نصر ، رسالة في العقل ، بيروت ، ١٩٣٨ ، الفارابي ، ابو نصر ، السياسات المدنية . حيدر اباد ، ١٣٤٦ هـ ٠ الغارابي ، ابو نصر ، شرح كتاب المبارة ، بيروت ، ١٩٦٠ ٠ الفاراني ، أبو نصر ، فلسفة ارسطوطاليس ، بيروت ، ١٩٦١ -الفارايي ، ابو نصر ، قصول المدنى ، كمبريدج ، ١٩٦١ -الفارابي ، ابو نصر ، في اثبات المفارقات ، حيدر اباد ، ١٣٤٥ هـ٠ الفارابي ، ابو نصر ، كتاب الحروف ، بيروت ، ١٩٦٩ ، الفارابي ، ابو نصر ، مجموع رسائل ، القاهرة ، ١٩٠٧ . الفارابي ، ابو نصر ، المدينة الفائسلة ، بيروت ، ١٩٥٩ -الفتح بن خاتان ؛ قلائد المقيان ، باريس ؛ ١٢٧٧ · فخری ) ماجد ) ابن رشد ) فیلسوف فرطبة ، بیروت ) ۱۹۹۰ ۰ فخرى ، ماجد ، دراسات في الفكر المربي ، بروت ، ١٩٧٠ ، فخرى ، ماجد ، رسائل ابن باجه الالهية ، بيروت ، ١٩٩٨ . القشيري ، عبد الكريم ، الرسالة القشيرية ، القاهرة ، ١٣٣٠ هـ ، القفطي ؛ على ؛ تاريخ الحكماء ، ليبسك ؛ ١٩٠٣ ، الكندى ، ابو يعقوب اسحاق ، رسائل الكندى الفلسفية ، القاهرة ، ١٩٥٠ . لطف الله خان ؛ جمال الدين الاسداباري الانفاني ، القاهرة ؛ ١٩٥٧ . المراكشي ، عبد الواحد ، المجب في اخبار المفرب ، ليدن ، ١٨٨١ ، المسعودي ، أبو الحسن ، التنبيه والاشراف ، ليدن ، ١٨٩٣ ، المسعودي ) ابر الحسن ) مروج اللهب ، باریس ) ۱۸۲۱ ــ ۷۷ ، مسكوبه ) ابو على ) تهذيب الاخلاق . بيروت ) ١٩٦٦ . مسكوبه ، ابو على ، الحكمة الخالدة ، القاهرة ، ١٩٥٢ . مسكويه ، ابو على ، الفوز الاصفر ، بيروت ، ١٣١٩ هـ ، اللطي ، محمد ، التنبيه والرد ، القاهرة ، ١٩(٩ . نجيب محمرد ) زكى ) فلسفة وان ، القاهرة ) ١٩٦٣ . نجيب محمود ، زكى ، نحو فلسفة علمية ، القاهرة ، ١٩٥٨ . تللينو ، كارل ، تاريخ الغلك عند العرب . روما ، ١٩١١ . النوبختي ) الحسن بن موسى ، فرق النسيمة ، اسطميول ، ١٩٣١ . النيسابوري ، ابو رشيد ، كتاب المائل . ليدن ، ١٩٠٢ .

| The second secon |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Abdel-Kader, A. H. The Life (Personality and Writings of al-Junayd. London, 1962.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Adams, Charles C. Islam and Modernism in Egypt. London, 1963.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Affifi, A.E. The Mystical Philosophy of Ibnull-Atabi. Cambridge, 1938.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Afnan, Soheil M. Avicenna: His Life and Works. London, 1958.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| All, Ameer. The Spirit of Islam. London 1955.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Alonso, M. Teologia de Averroes. Madrid and Granada, 1947.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Anawati, G.C. Essai de bibliographie Avicenniènne. Cairo, 1950                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| and L. Gardet. Introduction à la Théologie musulmane. Paris, 1948.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Mystique musulmane. Paris, 1961.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (Prologomènes à une nouvelle édition du De Causis Arabe,) Mélanges                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Louis Massignon, Institut Français de Damas, 1956, pp. 75 ff.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Aquinas, Thomas, Liber de Causis, in Opuscula Omnia, Paris, 1929.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Arnold, T.W. (ed.). Al-Mu'tazilah, from Ibn al-Murtada, Kitab al-Munya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| we'l-Amal. Leipzig, 1903.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Asin Palacios, M. Ibn Masarra y su escuela. Madrid, 1949.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (ed. and trans.). El regimen del solitario. Madrid and Granada, 1946.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Averroes (see Ibn Rushd).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 'AWa, Adel, L'esprit critique des Frères de la Pureté, Belrut, 1948.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Bacon, Roger. Opus Majus. London, 1900.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Baumstark, A. Die Christlichen Literaturen des Orientes. Leipzig, 1911.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Geschichte der Syrischen Literatur. Bonn. 1922.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Browne, E. G. Literary History of Persia. Cambridge, 1924.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

l'histoire de l'Islam. Paris, 1957. Carra de Vaux, B. Les penseurs de l'Islam. Paris, 1921-26.

Corbin, H. Avicenne et le récit visionnaire. Paris and Tehran, 1954.

----Histoire de la Phylosophie Islamique. Paris, 1964.

Cruz Hernandez, M. Filosofia hispano-musulmana. Madrid. 1957.

De Boer, T.J. Geschichte der Philosophie im Islam. Stuttgart, 1901. English translation by E.R. Jones. London 1903.

Brunschvig, R., and G. E. von Grunebaum. Classicisme et déclin culturel dans

Duhem', P. Le sustème du monde, Paris, 1953-59.

Dunlop, D. M. «The Translations of al-Bitriq and Yahia (Yuhanna) b. al-Bitiq.» Journal of the Royal Asiatic Society, 1959, pp. 140 ff.

Duval, P. Histoire d'Edesse. Paris, 1892.

- La littérature syriaque, Paris, 1899.

Fakhry, M. Islamic Occasionalism. London, 1958.

---- cSome Paradoxical Implications of the Mu'tazilite View of Free

- Will, Muslim World, XLIII (1953), 98-108.
- cA Tenth-Century Arabic Interpretation of Plato's Cosmology, Journal of the Hisory of Philosophy, IV (1968), 15-22.
- ----(ed.). Ibn Bajjah (Avempace), Opera Metaphysica. Beirut, 1968.
- ---- «The Classical Islamic Arguments for the Existence of God,» Muslim World, XLVII (1957), 139 ff.
- Fakhry, M. «Reconciliation of Plate and Aristotic,» Journal of the History of Ideas, XXVI (1985), 469-78.
- Furlani, G. «Avicenne e il Cogito, ergo sum di Carteslo,» Islamica, III (1927), pp. 53-72.
- Gabriell, F. Alfarabius compendium legum Platonis, London, 1952.
- Gauthier, L. Ibn Rochd (Averroes). Paris, 1948.
- ---- Ibn Thofail, sa vie, ses œurres. Paris, 1909.
- Georr, Kh. Les catégories d'Aristote dans leurs versions syro-arabes. Beirut, 1948.
- Gibb, H. A. R. Modern Trends in Islam. Chicago, 1945.
- Gilson, E. «Les sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant, Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, IV (1929), pp. 5-107.
- Goichon, A. M. La distinction de l'essence et de l'eristence d'après Ibn Sina.
  Paris. 1937.
- Lexique de la langue philosophique d'Ibn Sina (Avicenne). Paris, 1938

  La philosophie d'Avicenne et son influence en Rurope médiéale. Paris,
  11944.
- Goldziher, I. Le dogme et la loi de l'Islam. Paris, 1930.
- ------Die Zahiriten, ihr Lehrystem und ihre Geschichte. Lelpzig, 1884.
- Guil'aume, A. The Traditions of Islam, Oxford, 1924.
- Hastings, J. Encyclopaedia of Religion and Ethics, Edinburgh, 1908-26.
- Henning, W. B. «Eine Arabische Version Mittel-Persischen Weisheitzehriften, (1956), pp. 73-77.
- Henry, P., and H.R. Schweyzer. Plotini Opera. Paris and Brussels, 1959.
- Hitti, Ph. History of the Arabs, London, 1953.
- Hourani, G. Averroes on the Harmony of Religion and Philosophy. London, 1961.
- Hauréau, B. De la philosophie scholastique. Paris, 1850.
- Iqba', M. The Development of Metaphysical Thought in Persia. Lahore, N.D.
- ----The Reconstruction of Religious Thought in Islam, London. 1934.

- Jabre, F. «La biographie et l'œuvre de Ghazall considérées à la lumlère des Tabaqat de Subki,» Mélanges de l'Institut Dominicain d'Etudes Orientales du Cairs, 1954, pp. 83 f.
- Jeffery, A. Materials for the History of the Text of the Koran. Leyden, 1937
  Jourdain, A. Recherches critiques sur l'âge et l'origine des traductions
  d'Aristole. Paris 1819.
- Kraus, P. Epitre de Beruni, Paris, 1936.
- ---Jabir ibn Hayyan. Cairo, 1942-43.
- (ed.). Al-Razi, Opera Philosophica. Cairo, 1939.
- ---- «Plotin chez les Arabes,» Bulletin de l'Institut d'Egypte, Vol. 23 (1941), p. 267.
- Zu Ibn al-Muqaffa', Revisa degli Studi Orientali vol. 14, (1934), pp.1-20
- ----- and R. Walzer (see Walzer).

1962.

- Laoust, H. Essai sur les doctrines sociales et politiques de T.D. Ahmad b. Taimiya. Cairo, 1939.
- McCarthy, R. J. «Al-Kindi's Treatise on the Intellect,» Islamic Studies, III (June 1964), 119 f.
- Al-Tasanif al-Mansubah ila Failasuf al-'Arab. Baghdad, 1962.
- McCarthy, R. J. Theology of al-Ash'ari. Beirut, 1953.
- Madkour, I. L'organon d'Aristote dans le monde arabe. Paris, 1934.
- La place d'al-Farabi dans l'école philosophique musulmane. Paris, 1934 Mahdi, M. (trans.). Al-Farabi's Philosophy of Plato and Aristotle. Glencoe,
- --- Ibn Kholdun's Philosophy of History. London, 1957.
- Malmonides, M. Guide des égarés. Paris 1856-66.
- Marmura, M. «Avicenna and the Problem of the Infinite Number of Souls,» Mediaeval Studies, XXII (1960), 232 ff.
- Massignon, L. Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane. Paris, 1922.
- ----La passion d'al-Hallai. Paris. 1922.
- —— Recueil des textes inédits concernant l'histoire de la mystique. Paris, 1929.
- Mehren, A. F. Traités mystiques d'Avicenne. Leyden, 1889-91.
- Meyerhof, M. «Transmission of Science to the Arabs,» Islamic Culture, XI (1937). 20.
- Migne. Patrologia Graeca. XCIV, Col. 1589 f.
- Munk, S. Mélanges de philosophie juive et arabe. Paris 1859.
- Nasr, S. H. Three Muslim Sayes. Cambridge, Mass., 1964.

Nicholson, R. Mystics of Islam. London, 1914. \_\_\_ Studies in Islamic Mysticism. Cambridge, 1921. Nock. A.D., and A.J. Festugière. Corpus Hermeticum, Paris, 1945. O'Leary, De Lacy. Arabic Thought and Its Place in History. London. 1922. Patton, W.M. Ahmad b. Hanbal and the Mihna, Levden, 1897. Périer. A. Petits traités apologétiques de Yahia ben 'Adi. Paris, 1920. \_\_\_\_ Yahia b. 'Adi Parls, 1920. Pines, S. Beitraege zur Islamischen Atomenhre. Berlin, 1936, Pines. S. «Un texte inconnu d'Aristote en version arabe.» Archives d'histoire doctrinale st littéraire du moyen âge, 1956, pp. 5-43. Plotinus. Opera, Paris and Brussels, 1959. Quadri, G. La phicosophie arabe dans l'Europe médiérale, Paris, 1947. Radhakrishnan, S. History of Philosophy, Eastern and Western, London, 1952. Rahman, F. Avicenna's Psychology, London, 1952, Rénan, E. Averroes et l'averroisme, Paris, 1882. - De philosophia peripatetica apud Syros, Paris, 1852, Rescher, N. «Al-Kindi's Sketch of Aristotle's Organon, The New Scholasticism, January 1963, pp. 44 ff. - The Development of Arabic Logic, Pittsburgh, 1964. Ritter, H., and R. Walzer. Uno scrito morale inedito di al-Kindi. Rome, 1938. Rosenthal, F. Ahmad b. at-Tayyib as-Sarahsi. New Haven, 1943. --- The Mugaddimah of Ibn Khaldun, London, 1958. ---- (As-Shaykh al-Yunani and the Arabic Plotinus Source.) Orientalia, Vol. 21 (1952), pp. 461-529; Vol. 24 (1955), pp. 42-66. ---- and R. Walzer (see Walzer). Ross, W. D. Aristotle. London, 1956. --- Select Fragments, Oxford, 1952. Ruska, J. Arabischen Alchemisten. Heldelberg, 1924. Sachau, E. (ed.) Indica, London, 1887.

Salman, D. (Algazel et les Latins,) Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, 1935-36, pp. 103-27.

Sarton, G. History of Science, Cambridge, Mass., 1959.

Al-Shahrazuri, Sh. D. Nucuhat al-Arwah, in Spies and Khatak, Three Treatises on Musticism and Fatih Ms. 4516.

Sharif, M. M. History of Muslim Philosophy. Wiesbaden, 1962.

Smith, M. Studies in Early Mysticism in the Near Middle East. London, 1931.

Smith, Wilfred C. Modern Islam in India. London, 1946.

Sples, O., and S. Khatak. Three Treatises on Mysticism. Stuttgard, 1935.

- Steinschneider, M. Die Arabischen Uebersetzungen aus dem Griechischen. Graz, 1960.
- Al-Suhrawardi, Sh. D. Oeuvres philosophiques et mystiques. Tehran and Paris 1952,
- ----Opera Metaphysica et Mystica. Istanbul, 1945.
- Taylor, A. E. Commentary on the Timaeus. Oxford, 1928.
- ---- Plato. London, 1960.
- Tomiche, N. (see Ibn Hazm). (ed. and trans.). Epitre morale. Beirut, 1961.
- Van den Bergh, S. (trans). Averroes' Tahafut al-Tahafut. (The Incoherence of the Incoherence). London, 1954.
- Van Riet, Simone. «Joie et bonheur dans le traité d'al-Kindi sur l'art de combattre la tristesse,» Revue philosophique de Louvain, Vol. 61 (1963), pp. 1323.
- Walzer, R. Greek into Arabic. Oxford, 1962.
- and P. Kraus, Galeni compendium Timaei Platonis. London, 1951,
- and H. Ritter (see Ritter).
- and F. Rosenthal. Alfarabius de Platonis philosophia. London, 1953.
- Watt, W.M. Free Will and Predestination in Early Islam. London, 1948.
- ----Islamic Philosophy and Theology, Edinburgh, 1962,
- Wensinck, A.J. The Muslim Creed. Cambridge, 1932.
- --- La pensée de Ghazzali, Paris, 1940.
- Wolfson, Harry A. «Revised Plan for Publication of a Corpus Commentariorum Averrois in Aristotelem.» Speculum, XXXVIII (Jan. 1963), 90 f.
- Wright, W. History of Syriac Literature. London, 1894.
- Yahla, O. Histoire et classification de l'œuvre d'Ibn 'Arabi. Damascus, 1964. Zachner, R. C. Hindu and Muslim Mysticism. London, 1960.
- Zeller, E. Outlines of the History of Greek Philosophy. New York, 1931.
- Zurayk, C. K.(trans.). Miskawayh, the Refinement of Character. Belrut, 1966

## محنوكات وللتكب

| ص   |                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 0   | توطئسة                                                         |
| 1   | مقدمية                                                         |
| 11  | الحواثي                                                        |
|     | W Add - 7 - ad Add - 41 - 40 - 24 - 1 4 Add - 4 10             |
| 41  | الباب الاول: تراث اليونان والاسكندرية والمشرق                  |
| 22  | الفصل الاول: الشرق الادني في القرن السابع                      |
| 44  | الفصل الثاني: ترجمات النصوص الفلسفية                           |
| 23  | الفصل الثالث: عناصر من الافلاطونية الجديدة                     |
| ٧٥  | الفصل الرابع: المؤثرات الفارسية والهندية                       |
| 7.7 | حواشي البَّابُّ الاول                                          |
|     | •                                                              |
| 71  | الباب الثاني: الشادات السياسية والدينية الاولى                 |
| ٧١  | الفصل الاول: الانقسامات الدينية السياسية                       |
| ٧٧  | الفصل الثاني : نشأة الحركة الكلامية في الاسلام                 |
| 11  | حواشي الباب الثاني                                             |
| _   | 4.044 . 1440 t dones t 1:30 : 05.040   55.00 o . 01.610 . J 10 |
| 1.0 | الباب الثالث : طلائع التاليف الفلسفي المنظم في القرن التاسع    |
| 1.7 | الفصل الأول: الكندي ، أول مؤلف فلسفي مبدع في الآسلام           |
|     | الفصل الثاني: ظهور الذهب الطبيمي والتنكر للمقيدة               |
| 150 | الاسلامية: ابن الراوندي والرازي                                |
| 184 | حواثي الباب الثالث                                             |
| 100 | الباب الرابع: تكامل الافلاطونية الجديدة وصيفتها الاسلامية      |
| 107 | الفصل الاول: أبو نصر الفارابي                                  |
| 171 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                          |
|     | الغصل الثاني: ابن سينا                                         |
| 110 | حواشي الباب الرابع                                             |

| الباب الخامس: الفيثاغورية الجديدة وتعميم العلوم الفلسفية    |
|-------------------------------------------------------------|
| الفصل الاول: الفلسفة صنيعة السياسة                          |
| الفصل الثاني: الافتراضات الرياضية ـ الفلسفية في مذهب        |
| الاخوان                                                     |
| الفصل الثالث: الكونيات والالهيات في نظام الاخوان            |
| الفصل الرابع : علم النفس ونظرية ألمعرفةً في نظام الاخوان    |
| حواشي الباب الخامس                                          |
| الباب السادس : انتشار الفكر الفلسفي في القرن العاشر         |
| الفصل الاول: ابو حيان التوحيدي                              |
| الفصل الثاني: مسكويه                                        |
| الفصل الثالث : يحيى بن عدي                                  |
| حواشي الباب السادس                                          |
| الباب السابع: التفاعل بين الفلسفة والعقيدة                  |
| الفصل الاول: تقهقر النزعة العقلية في علم الكلام             |
| الفصل الثاني : المذهب الآشعري ووضّع الماورائيلة الظرفية     |
| الفصل الثالث: التنفيذ المنظم للافلاطونية الجديدة            |
| حواشي الباب السابع                                          |
| الباب الثامن : نشوء التصوف الاسلامي وتطوره                  |
| الفصل الاول: الطلائع التقشيفية"                             |
| الفصل الثاني : فِيُرَاتِجَاه وحدة الوجود ــ البسطامي ،      |
| (الحلاج ) سواهما                                            |
| الفصل الثالث: ٱلشَّرَكَيْبُ والبنيان الفلسفي                |
| حواثي الباب الثامن                                          |
| الباب التاسع : الحقبة الاندلسية والعودة الى المُشائية       |
| الفصل الاول: طلائح التأمل الفلسفي في الاندلس                |
| الفصل الثاني: ابن طفيل وترقى العقل ترقيا طبيعيا نحو الحقيقة |
| الفصل الثالث : ابن رشد والدفاع عن المشائية                  |
| حواشي الباب التاسع للمستحواشي الباب التاسع                  |
|                                                             |

| الباب الماشر: التطورات الفلسفية بعد ابن سينا          |
|-------------------------------------------------------|
| الفصل الاول: السهروردي                                |
| الفصل الثاني : فلسفة الآشراق في مراحلها اللاحقة       |
| صدر الدين الشبيرازي واتباعه                           |
| حواشي الباب العاشر                                    |
| الباب الحادي عشر: الردة الكلامية والرجوع الى السنة    |
| الفصل الاول : الظاهرية والحنبلية الجديدة ــ ابن حزم ، |
| ابن تيمية ومحمد بن عبد الوهاب                         |
| الفصل الثاني: التحديث والانحلال ــ فخر الدبن الرازي ؛ |
| نَجم الدين النسطى، الابجى، الجرجاني والباجوري         |
| الفصل الثالث: الارتداد والاصلاح ــ ابن خلدون          |
| حواشي الباب الحادي عشر                                |
| الباب الثاني عشر : التيارات الحديثة والماصرة          |
| الفصل الاول: انبثاق الروح التجديدية .                 |
| جمال الدين الافغاني ٬ محمد عبده                       |
| الفصل الثاني : التجديد في الهند                       |
| سيد احمد خان ، امير علي ، محمد اقبال                  |
| الفصل الثالث : الوضع الفلسفي اليوم                    |
| حواشي الباب الثاني عشر                                |
| فهرس الأعلام                                          |
| ثبت المراجع                                           |
|                                                       |